
Erika	Kittler	(WLV	2024)


Und	die	Wirklichkeit	gibt	nach…und	es	gelüstet	sie,	nachzugeben	(Borges) 	
1

Ü berlegungen	zur	Wirkungsmacht	der	Worte	auf	die	Wirklichkeit	der	Psychoanalyse.


Ausgehend von Laurence Kahns kritischer Hauptthese einer Beschädigung der Psychoanalyse durch 
den Nazismus und dessen sprachlicher Bemächtigung der Wirklichkeit, zeichne ich nach, wie Kahn in 
Rückbesinnung auf Freud und mithilfe von Kertész-Texten den Massenmord zu erklären sucht. Ich 
werde vergleichend Wolfgang Lochs Gedanken zum Massenmord beschreiben und seinen 
Überlegungen folgen, nach denen es, um der Erosion der Freud’schen Methode entgegenzuwirken, 
notwendig sei, am spezifischen analytischen Instrument der Grundregel festzuhalten. In dieser 
erkennt er einen Damm gegen die narzisstische Verführung, wie sie jedem Massengeschehen 
zugrunde liegt.


„Man gibt zuerst in Worten nach und dann allmählich auch in der Sache“, 
kommentierte Freud einst seine Weigerung, in Sachen „Liebesbindungen“ die 
„anstößige Sexualität durch Erotik zu ersetzen“ (Freud 1921c, S. 99-100). Schließlich 
stünde der als Ersatz vorgeschlagene Begriff unversehens für eine neue Wirklichkeit 
und de facto für einen Verlust des metapsychologischen Konzepts der Sexualität. 
Genauso sollte es dann aber der Psychoanalyse selbst in toto ergehen durch die 
Berührung mit der NS-Rhetorik. Die Spuren solcher Verschiebungen in Begriff und 
Sache durch die Neorealität der Nazizeit lassen sich bis heute nachverfolgen. Der 
Begriff „Tiefenpsychologie“ etwa galt Freud als Synonym der Psychoanalyse und 
wurde von ihm zur Abgrenzung gegenüber der Bewusstseinspsychologie gebraucht. 
Unter NS-Vorzeichen wurde er zum Ersatzbegriff für die „anstößige, jüdische 
Psychoanalyse, um nach dem Krieg unter gleichem Namen ins bundesdeutsche 
Kassensystem transportiert zu werden, und gilt inzwischen in den sogenannten 
Richtlinien als ein eigenes Verfahren neben dem Verfahren einer analytischen 
Psychotherapie. Der als Ersatz gedachte Begriff steht nun für eine neue Wirklichkeit. 
Inwieweit ein Verlust des Freud’schen Modells der Psychoanalyse damit einhergehen 
sollte und welche geheimen Passagiere zugleich transportiert werden, hat Pollack  2

(2020, 2025) sehr differenziert untersucht.


Inwiefern nun die Psychoanalyse als Freud´sche Kur und Metapsychologie das Dritte 
Reich nicht unbeschadet überstanden hat, darüber ist viel geschrieben worden. Am 
eindringlichsten ist Laurence Kahn dem nachgegangen in ihrem Buch, „Was der 
Nazismus mit der Psychoanalyse gemacht hat“ (2018). Für sie sind alle 
Entwicklungen, die die Nachkriegspsychoanalyse eingeschlagen hat, von der 
Begegnung mit dem Nazismus bzw. dem Versuch einer wiedergutmachenden 
Schadensbegrenzung bestimmt. 

Da nun eine frühe Fragestellung Wolfgang Lochs und ihr scharfer Blick auf die 
fortwirkende „Beschädigung“ (Kahn) der Psychoanalyse sich thematisch kreuzen in 
der Frage nach dem psychoanalytisch immer wieder ungelösten „Rätsel des 
Massenmords“ (Loch), wird Kahn neben Loch die Referenz dieser Vorlesung sein.


 Wolfgang Loch Vorlesung (WLV) am 11.10.20241

 Insofern wir in der Krankenversorgung Richtlinien-Therapie betreiben, arbeiten wir – DPV wie DPG – im 2

Raster der Neo-Analyse Schultz-Henckes. Er hat seine strukturiert-strukturierende Therapie einer auf freier 
Assoziation/gleischwebendem Hören basierenden Psychoanalyse entgegengestellt, indem er Freud aus der 
Psychoanalyse buchstäblich ausgetrieben und Freuds Modell in neue deutsche Sprache gesetzt hat.  

1



Der Massenmord, das Rätsel


Loch, die vermutlich väterlichste Figur der deutschen Nachkriegs-Psychoanalyse, 
stand einst selbst am Urgrund jenes Rätsels, als er 1941 als Truppenarzt in Litauen 
Zeuge einer Massenerschießung wurde. Da „...sah ich jenseits des Zauns Reihen 
von Männern und Jünglingen total oder fast total nackt, die jeweils vor Gräben 
aufgestellt wurden, dann jagte man ihnen eine Kugel in den Kopf. Es waren Juden, 
die offenbar die litauische Bevölkerung oder vielleicht auch die deutschen Truppen 
selbst zusammengetrieben hatten. Wer die Exekutionen durchführte, ob deutsche 
Soldaten, litauische Fanatiker, oder Kollaborateure, vermochte ich nicht klar 
auszumachen und niemand von denen, die ich fragte, konnte es mir sagen.“ Kaum 
vorstellbar heute, dass es eine Zeit gab, wo man noch nicht wusste, was da geschah 
- dass es einen ersten Moment der Wahrnehmung gab, dann einen zögernden der 
Erkenntnis. „Deutsche Soldaten - litauische Fanatiker - Kollaborateure“, Loch nähert 
sich im „Zauderrhytmus“ der Wirklichkeit, dass es die deutschen Truppen selbst 
waren, die mordeten - „Ich geriet in eine Art Schockzustand... Es war mir ein 
vollkommenes Rätsel. Gab es psychologische Gründe dafür? Waren die Ursachen in 
soziologischen Zusammenhängen zu sehen? ... Ich wollte darüber Näheres 
erkennen“ (Loch 1992, S.25f). Noch ohne die – damals verbotenen – Texte Freuds 
zu kennen, stellte er damit als junger Mann bereits die entscheidende Frage nach 
dem Zusammenhang von Massenpsychologie und Ichanalyse, über den Freud 
schreibt: „Eine primäre Masse ist eine Anzahl von Individuen, die ein und dasselbe 
Objekt an die Stelle ihres Ich-Ideals gesetzt und sich infolgedessen miteinander 
identifiziert haben“ (Freud 1920, S. 128). Kahn geht davon aus, daß die 
Psychoanalyse dazu noch keine Antwort gefunden habe, obwohl viel und 
Bedeutendes in der Philosophie (Adorno) und der Frankfurter Schule angelegt 
worden sei. Indes sei bei Freud selbst bereits alles dazu zu finden, würde man nur 
Totem und Tabu (1912), die Massenpsychologie (1921) und Das Unbehagen an der 
Kultur (1930) zusammendenken, ergänzt um die Schriften von Imre Kertész, Kahns 
Kronzeugen.


Tatsächlich traf dieser den Nerv der Problematik, um die es Kahn geht, mit der 
Klarstellung, Ausschwitz sei nicht deshalb ein „Trauma“, „weil sechs Millionen 
Menschen ermordet wurden, sondern deswegen, weil sechs Millionen Menschen 
ermordet werden konnten“ (Kertész 1984, S. 185). Genau das bezeugt ja auch Loch
´s Schock, und genau hier hat die Psychoanalyse laut Kahn ihren blinden Fleck, 
auch und gerade dann, wenn sie im Sog der Wiedergutmachung psychoanalytische 
Konzepte umdeuten oder verkürzen wird, wie es etwa mit der für sie unzulässigen 
Gleichsetzung von Shoa und Trauma geschehen sei.  Damit sei ein quasi 
allgemeingültiges  Muster einer traumatischen Beschädigung geschaffen worden, 
das die Dimension des Einzelnen in seinem Ringen um Darstellbarkeit des 
Unvorstellbaren verfehle (Kahn, 2007).


Anders Loch, der knapp 30 Jahre nach jenem Fanal seines Lebens versuchte, 
Dispositionen der aggressiv-destruktiven Reaktionsbereitschaft in der Einzelpsyche 
zu orten, die sich dann manifestiert, sobald einer an seinem eigenen, gerade 
entstehenden Leben gehindert wird. Diese Dispositionen sind deshalb so gefährlich, 
weil sie „unter den Bedingungen der Gruppenbildung aus dem Einzelmörder das 
Heer von Massenmördern hervorgehen lassen“ (1970, S. 242). Ihn trug die Hoffnung, 
diese Dispositionen bändigen zu können, wenn die Abhängigkeit am Anfang des 
Lebens oder in der Analyse so gehandhabt werde, dass eigenes Leben in der 

2



Abhängigkeit ermöglicht und der vernichtende Schmerz der unvermeidlichen 
Zurückweisung anerkannt werde. In der Zurückweisung - keine Milch, keine Allmacht 
-, die jeder Mensch erfährt und ertragen muss, sah Loch denn auch den Keim des 
Bösen. Denn dieser Schmerz muss, sofern unaushaltbar, mit allen Mitteln und ohne 
jede Rücksicht aus der Welt geschaffen werden, was bedeutet, ihn an andere 
weiterzugeben, andere leiden zu machen. Dieser Wille zu schädigen, macht die 
Triebabfuhr erst böse. Ein inhumanes Ideal-Überich, das nichts verzeiht, drängt 
zudem dazu, die Allmacht wieder herzustellen und die Wirklichkeit zum Nachgeben 
zu zwingen. Weicht die Wirklichkeit tatsächlich dem inneren Druck, so würde es dem 
Einzelnen den Boden unter den Füßen wegziehen, könnte er sich nicht in die Masse 
retten, die den Realitätsverlust mit der Kraft der Überzeugung einer Neorealität 
auffängt. Der Massenwahn erschafft die passende Wahrnehmung. (Kahn, 2025 )3

Da der Sog in die Masse und damit die Bereitschaft zur Auflösung der eigenen 
individuellen Wirklichkeit offenbar zur conditio humana gehört, können die 
Bedingungen der Gruppenbildung, die aus Mördern Massenmörder machen, jeden 
erfassen. Diese „Bereitschaft zur Selbstaufgabe“ erkennt Kertész im Erlebnis eines 
halluzinativen Moments: „Ich stand auf dem menschenleeren Flur eines 
Amtsgebäudes, und es passierte nicht mehr, als dass ich vom Quergang her dumpfe 
Schritte vernahm. Eine sonderbare Erregung überkam mich und obwohl sie nur von 
einer einzigen, unsichtbaren Person stammten, ergriff mich plötzlich das Gefühl, als 
vernähme ich die Schritte Hunderttausender. Es war, als würde eine Marschkolonne 
herankommen, mit dröhnendem Schritt, und ich begriff mit einem Mal, welche 
Sogkraft von dieser Kolonne, diesen dröhnenden Schritten ausging. Dort, auf jenem 
Flur, wurde mir innerhalb einer einzigen Minute der Rausch der Selbstaufgabe klar, 
die trunkene Lust, sich in der Masse zu verlieren“ (Nobelpreisrede, 2002).


Dieser Szene entspricht jenes Theorem von Botella & Botella (2001), demzufolge 
ohne die Möglichkeit, eine Repräsentanz zu bilden, „die übermäßige Besetzung einer 
Wahrnehmung halluzinatorisch“ endet (Eickhoff 2016, S.456). Die in den Schritten 
einer einzigen Person dröhnenden Schritte Hunderttausender lösen jene rasende 
Identifizierungsbereitschaft aus, die sich nach einem Wort Freuds in einer innig 
verbundenen Masse vollendet (1932, S.492). Bindung durch Identifikation, nicht 
durch Eros, das ist die Quelle, aus der die Lust des sich selbst Verlierens in die 
Masse entspringt - aufseiten von Täter und Opfer, so Triests Mitteilungen (Triest 
2024) angesichts des 7. Oktober 2023. Dieser Wunsch dazu zu gehören, eins zu 
sein im Schoß der Masse, antwortet auf jenes von Loch vermutete primäre 
Ausgestoßen Sein.  


Aus soziologischer Perspektive ergänzt nun Kahn, wenn Sie in einem Interview auf 
die Frage „Was verstehen Sie in unserer Zeit unter der „Liquidierung der Tragödie“ 
antwortet: „Spontan würde ich mit Imre Kertész an den „funktionalen Menschen“ 
denken, d. h. einen Menschen ohne Schicksal, einen Menschen, der seiner 
Beziehung zu den Zielen seines Tuns beraubt wurde, der gleichzeitig in den Fängen 
der Pathetisierung von Ereignis und Nutzen“ oder der „Konsensillusion“ gefangen ist, 
die darin besteht, nur noch Lösungen anstelle von Leben zu sehen. In die Brüche 

 „Wenn sich Erinnerungsreste halluzinatorischer Befriedigungen nun mit verbalen und sensorischen 3

Elementen verbinden, können sie durchaus als Wahrnehmungen ins Bewusstsein treten. Dann wird in 
Urteilen, die durch Verehrung, Angst oder Hass verzerrt sind, die halluzinatorische Invasion der Welt 
in Gang gesetzt. (ebd.S.276)“

3



gegangen ist das tragische Gespaltensein: dieser Raum des Bewusstseins, in dem 
Verlangen und Vernunft miteinander kämpfen, jener Raum der Qual und inneren 
Auseinandersetzung, der von den griechischen Tragikern in der Morgendämmerung 
der Demokratie in Szene gesetzt worden ist“ (Kahn, 2024, Übers. E.K.). 


In einer Art Conclusio ihrer jahrzehntelangen Forschungen stellt sie folgerichtig die 
rhetorische Frage: „Wie kann man der abgrundtiefen Kluft Rechnung tragen, die 
zwischen der zivilisatorischen Kraft des Vatermords nach Freud und der 
desintegrierenden Kraft des Mordes namens Auschwitz besteht? Wir müssen uns 
fragen, ob der auf Befehl und ohne Mordlust ausgeführte Massenmord, der 
methodisch nach einer technischen Logik gefördert wird, nicht eine Menschheit 
hervorgebracht hat, die in ihrem Innersten von einer schwindelerregenden 
Ratlosigkeit befallen ist, was die Schuld und ihre Wirkung betreffen“ (ebd., Übers. 
E.K.). Das sind Fragen, die immer noch auf Antworten seitens der Psychoanalyse 
warten, als hätten die Psychoanalytiker ihre „Denkwerkzeuge weggeworfen“. Diese 
Antwort endlich zu denken ist Kahns Intention, als sie den Mord in seiner Funktion 
als Gründungsakt der Zivilisation im Freud’schen Sinn mit dem industrialisierten 
Massenmord vergleicht (Kahn, 2015). Der erste Mord, der Mord am Ur-Vater bündelt 
Hass und Liebe, Schuld und Reue, mündet in Kultur, denn durch Triebverzicht, 
Verzicht vor allem auf die Realisierung des Todeswunsches, wird ein 
Zusammenleben auch im Dissens erreicht, zugleich damit aber der Hass entbunden 
auf alles, was Kultur ist und begrenzt. Welche Zivilisation folgt nun aus dem 
industriell organisierten Massenmord, der, logisch gedacht, jenseits des Lustprinzips 
„weder Grund noch Zweck hat, Vernichtung um der Vernichtung willen ist“? 
(Angeloch 2025, 282), und doch als Gründungsakt gelten muss.

Denn auch in diesem Fall beginnt ja alles mit einem ersten Mord, dem Mord auf 
Befehl, der die Daseinsweise des funktionalen Menschen eröffnet. Wo nicht mehr der 
einzelne aus Leidenschaft tötet, sondern für die Reinheit des kollektiven Ideals das 
Unreine bereinigt werden muss, gelingt das Töten ohne Hass und Schuld. Die 
Zivilisation der Konsensillusion, die Kultur der Follower. 


Austreibung des jüdischen Denkens


Doch wie hat alles begonnen? Besser als Borges in seiner Erzählung Tlön, Uqubar, 
Orbis tertius von 1944 kann man es nicht sagen. Da sickert wie aus dem Nichts der 
verführerische Prozess einer sprachlichen Bemächtigung in die Wirklichkeit ein, um 
eine Neorealität entstehen zu lassen. Eine außerirdische, fremde Sprache, die 
strengen in sich widersprüchlichen Grammatikregeln folgt, wird zunächst als 
Ausgeburt einer Phantasie abgetan, infiziert dann aber „mit ihrer betörenden 
Ordnung“ die ganze Lebenswirklichkeit, so dass sie am Ende DIE Sprache geworden 
sein wird. Alle sprechen hinfort „Tlön“, die neue Welt ist „Tlön“, die alte aufgelöst 
durch den Umgang mit „Tlön“, „bezaubert von dessen Gesetzmäßigkeit“ – kurzum, 
eine Parabel über eine unmerkliche, auf wundersame Weise prozedierende 
Verwandlung, ohne dass man noch von dieser gewusst haben wird, obwohl in 
Schriften und Archiven der Vorgang aktenkundig gemacht und über die entfesselten 
Medien die Existenz eines orbis tertius als Ursprungsort der Sprache nahegelegt 
wird.  Ebenso könnte es der Psychoanalyse passiert sein. Loch spricht von der 
„Verhexung durch die Sprache“. Klemperer von „Beschwörung“ und vom unmerklich 
wirkenden „Arsen“ der Nazisprache. Borges von der Betörung, die einer 

4



idealistischen Ordnung innewohnt. Koppenfels (2012) nennt es eine kriminelle 
Amtssprache, die ein Verbrechen verschleiert, indem sie es benennt und indem sie 
es zugleich banalisiert (Sonderbehandlung), es geradezu erlaubt. Verabreicht in 
kleinen, aber unerbittlichen Dosen, wurde daraus ein Giftcocktail, der sich unmerklich 
in allen Fasern des Denkens ausbreitete und schließlich die Psychoanalyse um ihre 
besten Konzepte bringen sollte, so Kahn. 


Ihr abgründigster Gedanke gilt einer gemeinsamen Wurzel (vgl. dazu Bohleber, 
1989) von Nazismus und Psychoanalyse. Denn beide, Hitler und Freud, gründen ihr 
Denken auf einen Triebbegriff, mit dem Unterschied allerdings, dass Freud damit die 
Konflikthaftigkeit und Destruktivität des Menschen denkt, während Hitler den 
„ständigen Gebrauch der Begriffe Trieb und Selbsterhaltungstrieb in den Dienst einer 
triebhaften Natürlichkeit der Rasse und der Identität“ stellt (Kahn 2021, Übers. E.K.) 
Der Selbsterhaltungstrieb ist am Ende nichts anderes als das naturgegebene Recht 
auf Lebensraum. So kann Hitlers Triebbegriff die Rechtmäßigkeit und Notwendigkeit 
eines Krieges um Lebensraum und der Ausrottung all derer begründen, die als 
„Schmarotzer“ und „unnütze Esser“ diesen Lebensraum übervölkern.

Freuds Wort etwa, der Trieb sei nicht „auszurotten“, ersichtlich aus der Wiederkehr 
des Triebes im Traum oder aus der Unerziehbarkeit der Infantilen Sexualität, 
konnotiert nun seltsam mit der „Ausrottung“ der Juden und wirkt  im Verein mit 
weiteren Umdeutungen der LTI (Klemperer) – in einem Konglomerat aus Entsetzen, 
Distanzierung, und Bereinigen – zurück auf den gesamten Triebbegriff der 
Psychoanalyse, der mehr und mehr aus ihr zu verschwinden droht, wie das genuin 
Jüdische selbst aus der Psychoanalyse verschwand. 


Diese Austreibung des Jüdischen aus der Psychoanalyse, dieser „Angriff“ war 
Programm und war, so Kahn, „sehr tiefgreifend ... Diese jüdische ´Wissenschaft` mit 
ihrem Begriffsapparat, mit ihrer Verwurzelung in der Spekulation im besten Sinne des 
Wortes, mit der Beziehung, die sie zwischen Praxis und Abstraktionsvermögen 
herstellte, stand in jeder Hinsicht im Gegensatz zu dem Willen der Nazis, der 
Wirksamkeit des ´konkreten Denkens` zum Sieg zu verhelfen“ (2021, ebd., Übers. 
E.K.). 


Das Jüdische an Freuds Entwurf, so Hegener (2024), gehe zurück auf das 
talmudische väterliche Erbe: zwischen dem Subjekt und seinem Spiegelbild steht 
danach - als ein Drittes - die Schrift. Das Subjekt kann sich nur von der Faszination 
des Spiegelbildes lösen über die Deutung seiner Verhaftung im imaginären Bild 
mittels der zwischengeschalteten Schrift, die immer aufs Neue ausgelegt und 
umgeschrieben werden muss. Die so entstehenden Texte nennt Freud 
Übertragungen, die zumeist nicht einfache ‘unveränderte Auflagen’ oder ‘einfache 
Neudrucke’, sondern ‘Neubearbeitungen’ sind (Freud 1905c, S. 280). Lochs Begriff 
der unabschließbaren Deutungsoptionen bedeutet nichts anderes.


Die Notwendigkeit einer steten Auslegung und Neubearbeitung sieht Friedrich Kittler 
(Scharbert, 2016, S.420) direkt in der Sprache begründet. Ist doch das Hebräische 
eine Konsonantenschrift, und „Worte in Konsonantenschrift sind fast beliebig 
umzudeuten. Ob das semitische Trigramm b-j-n trennen, zwischen, unterscheiden, 
verstehen, erklären oder erscheinen heisst, steht in den Sternen… oder näherhin bei 
den Mündern, die die Sprache kennen. Mütter lesen den Kindern vor, erfinden für die 
Kleinen also Stimmlaute, auch wo keine oder andere stehen sollten; Rabbiner renken 
derlei Fehler ... bei den Größeren wieder ein. So ist das Aussprechen semitisch 

5



selbst schon immer Poesie.“ Jeoffrey Hartman, ein amerikanisch-jüdischer 
Sprachwissenschaftler, bestätigt diese These: „Anfangs fügt die jiddische Mamme 
die Vokale für ihr Kind ein. Sie irrt sich oft, daher brauchts einen Rabbi oder Ältesten. 
Aber sie, indem sie´s tut, ist Dichterin“ (ebd.).


Aus dem (mütterlichen) Imaginären, der Poesie, des individuellen Anfangs befreit die 
Schrift und ihre Auslegung in die symbolische (väterliche) Ordnung der Menschen. 
Darin könnte man die Grundlinie des Freud’schen Denkens erkennen.  


Zukunft ohne Freud 


Der Zusammenprall der klassischen Psychoanalyse mit Sprache und Programm des 
Nazismus brachte sie also um ihr offenes System unabschließbarer Auslegung, um 
den spielerischen Doppelsinn der Urworte und eben nicht nur um ihre besten Köpfe, 
sondern dank dieser Amputation auch um die Chance, das Phänomen des 
Massenmords späterhin wirklich in den Blick zu bekommen. In einer Rezension des 
Kahn´schen Werks kommt Granek (2019) darüber hinaus auf die geopolitischen 
Bewegungen, auf Emigration und Institutspolitik zu sprechen, aber nur um auf einen 
viel alarmierenderen Ansatz Kahns hinzuweisen. Dass nämlich die biologisierenden 
Theorien der Nazi-Rhetorik „den Geist der Psychoanalyse selbst“ und ihre späteren 
Theoretisierungen verändern konnten. „Gerade die im Ausland lebenden 
Psychoanalytiker, die versuchten, die Psychoanalyse vor der Pervertierung zu 
bewahren, trugen paradoxerweise zu dieser tatsächlichen Metamorphose bei“ (ebd. 
2019, S. 1268, Übers. E.K.). So sollte das autonome triebunabhängige ICH des 
Heinz Hartmann (1933), gestützt von seinem triebbefreiten Überich, moralisch und 
urteilsfähig bleiben können angesichts der biopolitischen Triebgefahr. Doch alle 
postulierte Vernunft und alle Beschwörung der „Geistigkeit“ (Freud, 1939a) als Primat 
der Ratio angesichts einer bio-organisch verwurzelten Lebens-Vernunft ließen die 
Wirklichkeit eines triumphierenden Nazismus nur noch schwerer wiegen, verstärkten 
am Ende den Widerstand gegen die psychoanalytische Triebtheorie. Hartmann habe 
das Dilemma klar erkannt, dass Urteil Denken und Moral, sobald sie, wie Freud 
(1923) postuliert, im Es wurzeln, dem Einfluss der Triebschicksale ausgesetzt sind 
und anfällig für Regression und Triebentmischung werden. So könnte einem 
entmischten Trieb die reine Destruktion zum moralischen Imperativ werden und sich 
nicht mehr vom Hitler´schen Trieb zur ich-syntonen Selbsterhaltung unterscheiden 
lassen. Mit aller Kraft habe Hartmann darum gerungen, die Psychoanalyse aus 
diesem Dilemma zu lösen, als er einen triebunabhängigen Sektor der Psyche 
postulierte, um damit einen Sieg der Vernunft denken zu können, der dem 
Freud’schen Modell inhärent wäre (Kahn, 2016). Hartmann, selbst dem deutschen 
Idealismus verpflichtet (Bohleber 1988), ist nur ein Beispiel unter all den anderen vor 
den Nazis geflohenen Analytikern, die Aufnahme in Kulturen fanden, denen das 
Freud’sche Denken suspekt erschien (vgl. dazu Herzog 2023). Jacques Lacans 
berühmte Forderung „Zurück zu Freud“ in den 1950er Jahren dürfte ein historischer 
Beleg für dieses Dilemma der Nachkriegspsychoanalyse gewesen sein. Dessen 
Verdienst sei es, so Kahn, bei allem, was gegen ihn spräche, dass die französische 
Psychoanalyse der Ichpsychologie so entschieden widerstehen konnte.  


Kahn selbst tritt heute nicht weniger entschieden auf, wenn sie in den Anstrengungen 
der Wiedergutmachung vor allem das Unterlaufen des ursprünglichen 
psychoanalytischen Entwurfs sieht. Denn die späteren Konzepte wie etwa Empathie, 
Intersubjektivität und Bindungstheorie, die Co-Narrativität und relationale Theorie 

6



umgingen allesamt den Freud´schen Apparat mit seiner Grundaktivität der 
Verdrängung, Nachträglichkeit und Entstellung, mit seinen Fort-Da-Spielen und 
Zauderrhythmen und seiner Triebdämonie. Angesichts dessen, dass die Realität sich 
als schlimmer erwiesen hatte als jedes Phantasma, erscheint es auch nur logisch, 
wenn das Trauma des Holocaust ganz und gar in der Realität verankert wurde, so als 
spiele die Einzelpsyche mit ihrer individuellen transformatorischen Kapazität 
angesichts der Massivität des Wirklichen keine Rolle mehr, so dass der alte Konflikt 
zwischen Freud und Ferenzci damit wie endlich entschieden schien. All das, 
kombiniert mit einem missverstehenden, oft theoriefernen inflationären Gebrauch 
Bion´scher Begriffe wie Verdauen und Containen als einer mütterlichen Funktion und 
einem Überhang des Gebrauchs der Gegenübertragung, die das Geschehen im 
Patienten unmittelbar – unter Umgehung der Entstellung – abbilden würde, hätte 
dazu beigetragen, dass man Freuds komplexe, spekulative Theorie aus dem Blick 
verloren und, fundamental für Kahn´s Kritik, damit seine Konzeption des Vaters 
nachgerade vergessen habe.

Vater oder Führer


Der Vater als ein Drittes neben Mutter und Kind ist für Freud´s Denken konstitutiv. 
Unter neo-realen Bedingungen verliert er jedoch seine Funktion als Garant des 
Symbolischen, da in der nazistischen Architektur des ´orbis tertius` die Identität 
naturgegeben, d.h. „organisch gewachsen“ (Kahn 2021) ist. Nicht mehr die im 
Symbolischen gründende Filiation (Legendre 1989) weist dem Subjekt Platz und 
Bedeutung zu, denn das Subjekt ist allein   durch seine Rassenzugehörigkeit 
bestimmt. Identifiziert mit dem Führer, steht es fest an seinem Platz und ist qua 
„Volksseele“ mit allen eins. Wenn nun aber kein Gesetz die Vaterschaft regelt, wenn 
also der Vater von Rechtswegen auf seine Fortpflanzungsfunktion reduziert wird und 
darüber hinaus die Familien zu Massen werden, wie soll man so noch die Vater-
Funktion denken? Was wird dann aus dem Vaterkomplex? Wird dann, fragt sich 
Freud (1930a, S.490), der Ambivalenzkonflikt um den Vater vervielfacht, zentriert auf 
einen gottgleichen Führer-Vater? Doch Hitler ist kein Vater, geschweige denn ein 
Übervater, er verkörpert als das Ichideal aller die Identität eines Jeden - lyrisch mit 
Arnfried Astel gesprochen: „Der Führer: Er hatte etwas Besonderes / er trug seinen 
Scheitel rechts. / Deshalb sahen wir alle unser Spiegelbild in ihm. / der Jubel war 
grenzenlos“ (1968).  


Die symbolische Funktion tritt außer Kraft, wenn Selbst- und Spiegelbild 
solchermaßen zusammenfallen und das ideale Führerwort kein allgemeines Gesetz 
mehr vermitteln muss, sondern ganz konkret das Recht spricht und es verkörpert. 
Genau dieser entscheidende Unterschied (Kahn 2021) von Gesetz (Der Vater als 
Garant des Gesetzes „es steht keiner über dem Gesetz“) und Recht (Der Führer 
schützt das Recht „Führer befiehl wir folgen dir“) macht es möglich, dass der Führer 
zum Lautsprecher einer Menschheit werden kann, die willens ist, für ihr Ideal einen 
Teil ihres Selbst zu vernichten, eine Menschenzucht zu errichten und wie 
unbekümmert jenes Verbrechen gegen die Menschheit zu begehen – ein 
Verbrechen, das tatsächlich die Menschheit betrifft und nicht etwa mangelnde 
Menschlichkeit beim Morden, woran Hannah Ahrendt erinnert: “Verbrechen gegen 
die Menschlichkeit ist das Understatement des Jahrhunderts“ (1965, S. 399). Wieder 
nur eine sachte Bedeutungsverschiebung in der Übersetzung des Begriffs 
„humanity“, ein Euphemismus, der die Wirklichkeit touchiert, und offenbar gibt die 

7



Wirklichkeit gerne nach, denn der Ausdruck „gegen die Menschheit“ ist nahezu aus 
dem deutschen Sprachgebrauch verschwunden.   


Kahns essentielle Frage, was aus der Schuld wird, die aus dem (Ur)Vatermord 
erwächst, wenn sich dieser Mord in einen Massenmord transformiert, ist höchst 
brisant. Im ödipalen Raum ist die Schuld am Vatermord kulturstiftend; denn ein aus 
Schuld und Reue gemeinsam geschaffenes Gesetz verbietet das Töten und 
garantiert damit das Zusammenleben der Vielen. Im Falle einer „innig verbundenen 
Masse“ dagegen wachse die Schuld ins Unerträgliche, so mutmaßte bereits Freud 
(1921). Denn je mehr erotische Bindungskraft, desto mehr Ambivalenz, desto größer 
der Hass auf Gesetz und Verbot, desto mehr Schuld. Freud deutete aber (1931) 
auch an, dass eine andere Lösung denkbar wäre: in einer „innig verbundenen 
Masse“, die nicht durch Eros, sondern per Identifikation aller mit ein und demselben 
Ideal verbunden ist, könnte sich mit dem einzelnen auch seine Schuld auflösen. 
Kahn nennt diesen Mechanismus, sich samt und sonders, eben auch samt 
Ambivalenz und Gewissen, aufsaugen zu lassen ins „Massenich“, ins „mythische 
Wir“, diesen genialen Kunstgriff „seelischer Entlastung“ (Kahn, 2018, S. 256, Übers. 
E.K.). Ihr Buch beendet sie dann auch mit Freuds kryptischem Satz aus dem 
Unbehagen (1930a, S.492): „Was am Vater begonnen wurde - vollendet sich an der 
Masse“ (vgl. Coblence, 2012, S. 1379f). Nicht aus Hass und Liebe, nicht mehr als 
Freveltat der Söhne, wie es der Mord am Vater war, sondern als ein „rein chemischer 
Vorgang “, ein Begriff den Kertész für diese Art des Mordens geprägt hat, (Kahn, 4

2018, S. 244, Übers. E.K.), vollziehe sich der Mord an der Masse, der erste Mord wie 
alle weiteren, mimetisch, in inniger Verbundenheit aller im Ideal, einfach so, ohne 
Hass, weil es getan werden muss und etwas in jedem danach drängt, es tun zu 
dürfen, wenn es befohlen ist. Den vollendeten Sieg über die Psychoanalyse sieht 
Kahn dann darin, daß die Psychoanalyse diesen Satz Freuds über den Vatermord, 
der sich im Massenmord vollende, weitestgehend vergessen habe.  


Exkurs: morden oder sprechen  


Die Frage, wie es überhaupt kommt, dass einer nicht mordet, fand diverse 
Antworten. Loch etwa meint, wenn jener im Innersten pochende Impuls, der darauf 
wartet, es tun zu dürfen, Eingang in die Sprache findet, könne der Mordimpuls 
aufgefangen werden (1970). Wie Julia Kristeva geht er davon aus, dass die Sprache 
- verstanden als «  faire de la langue un travail  » („die Sprache zu einer Arbeit 
machen“, Übers. E.K.) - das Ich beschütze, indem sie die Gewalt des Triebes 
abfange. Kertész spricht von seinem Kampf, eine Sprache zu finden und teilt mit, nur 
schreibend könne er leben, ohne zu (er)morden, sich selbst oder seine Peiniger. 
„Was es bedeutet, die unaussprechliche Realität in Zeichen zu destillieren und das 
`undurchdringliche Geheimnis´ des Geschehenen in Allgemeines aufzulösen“ (zitiert 
nach Kahn, 2018, S. 221, Übers. E.K.), sei in seiner Tragweite kaum zu ermessen. 
Triest (2024) versucht alles in seinem psychoanalytischen Feldlazarett nach dem 

 Triest (1924, S..…) sieht es ähnlich: „Die Aufhebung der Grenzen, die ein Individuum vom anderen 4

unterscheidet und sie zu einer großen Masse macht, stellt die höchste Entladung sowohl für den Lebens- als 
auch für den Todestrieb dar: Sie erfüllt sowohl den Wunsch des Eros nach völliger Verschmelzung mit dem 
Objekt als auch das Ziel des Thanatos, alle Unterschiede auszulöschen... Vielleicht führt diese neue Verbindung, 
wie eine unkontrollierte chemische Reaktion, zu wahlloser Mordlust.“

8



7.Oktober 2023, damit der Einzelne eine Sprache findet für das Unsägliche des 
Erlebten, bevor noch die Opfermasse ihn mitreißt in die mörderische Rache.


Loch sieht die Sprachfindung als schmerzhaften Prozess, weil die Negativierung des 
Objekts - keine Milch - ein aggressiv-destruktiver Akt ist, und zwar von beiden Seiten: 
etwas wird realiter vorenthalten seitens der Mutter, etwas wird innerlich weggemacht 
seitens des Kindes. Wenn „alles gut geht“, entsteht die Sprache über dem Negativ 
des Wirklichen. Mord dagegen wird nötig, wenn die Negativierung der Sache, keine 
Milch, nicht zum Denken führt. Dann muss real etwas ´weggemacht´ werden, weil die 
Präsenz des Objekts nicht anders zu eliminieren ist. Wenn also weder Absenz noch 
Sprache möglich sind, mündet der Versuch zu denken in konkretes Tun. 

Alles hängt somit davon ab, ob die „Vorenthaltung des Objekts“, der grundlegend 
„böse“ Akt des Ausstoßens, Nichtens, zur Absenz und zum Denken, also in die 
Sprache führt oder ob der Schmerz an der versagten Liebe keinen Gedanken findet. 
Kurzum, wenn alles gut geht, ist die Schwerkraft der Wirklichkeit aufgehoben in der 
Sprache, so wie nach dem Urvatermord die Brüder miteinander sprechen, wie es 
weitergehen soll, und den ermordeten Vater im Totem symbolisch präsent halten und 
jeden weiteren Mord unter ein Tabu stellen. Mir scheint es wichtig, hier noch einmal 
zu betonen, dass Loch und Kahn gleichermaßen die fundamentale Funktion der 
Sprache für den Prozess der Symbolisierung betonen, was der heute in der Regel 
verwendete Begriff der „Transformation“ oft nicht mehr so deutlich erkennen lässt. 
Und wer wie Loch und Kahn an der Triebtheorie festhält, kann die Rolle der Sprache 
kaum überschätzen: „Die Sprache entschädigt uns für den Triebverzicht im 
Zusammenleben mit anderen, sie ist die Wiedergutmachung, die uns die Kultur 
schenkt“ (Kahn, 2018, S… Übers. E.K.). Und weckt doch zugleich den Hass auf die 
Sprache, was ich an einem Beispiel verdeutlichen möchte. 


Fallbeispiel. Der Kampf um die Sprache


Zwar kommen in unsere Sprechzimmer kaum Massenmörder, aber doch durchaus 
Menschen mit Mordimpulsen. In diesem Fall nun geht es um eine von 
Tötungsimpulsen heimgesuchte Mutter, die von ihrem Kind über dessen erste 
Lebensmonate psychiatrisch abgeschirmt werden musste und dann, vermittelt über 
ihren Therapeuten, mit dem Kind, einem dreijährigen Jungen, zu mir kam.


Jeannot, so sein Name, kratzt, beißt und schlägt seine Mutter. Er schreit und schreit 
seit er auf der Welt ist. Beide kommen gemeinsam, bisweilen taucht auch der Vater 
auf, wobei der Abbruch der Therapie stets droht, so wie schon der Abbruch der 
Schwangerschaft, hätte der Vater sich diesem nicht entgegengestellt.


Immer wieder tobt im weiteren Verlauf ein enormer Streit zwischen Mutter und Sohn. 
Im zweiten Therapiejahr will Jeannot auf einmal nicht zur Stunde kommen. Er will 
zum Sport. Die Mutter will dann seine noch offenen Stunden bei mir für sich haben: 
„Er hat noch so viele.“ Ich kommentiere den Kampf um die Stunde und wie über mich 
samt Stunden verfügt wird. Jeannot malt einen großen Raubfisch, der einem kleinen 
Fisch in den Schwanz beißt. Dann malt er einen gefährlichen Riesenkraken und 
erfindet das grüne Zauberwasser, das macht, „dass gefährliche Kraken schwimmen 
können“. „So wie die Worte“, ergänze ich, „die machen, dass wir dies und das sagen, 
dass wir uns bewegen können, wenn es hier gefährlich eng wird und du explodieren 
möchtest.“ „Ja“, sagt er, gießt Zauberwasser auf seinen Kraken und malt einen 

9



feuerspeienden Drachen. Darauf sage ich, „der Drache will Feuer speien, nicht 
schwimmen. Explodieren nicht sprechen.“ 


Da meldet sich die Mutter: „Das mit den Worten ist schon so, aber es gilt auch 
umgekehrt. Worte können es auch erst richtig gefährlich machen, wenn man was 
sagt, was nicht sein darf.“ Und das sagt sie mit Halsabschneidergeste an mich 
gewandt mit Blick auf das Kind. „Wissen Sie überhaupt, wie schwer es ist, ein Kind 
zu haben? Ich habe nie ein Kind gewollt. Jetzt ist es da, und - ich habe es so 
lieb.“ „Es ist mörderisch“, sage ich. „Man könnte ihm manchmal glatt den Hals 
umdrehen vor Wut, wenn so über einen verfügt wird.“ Am Ende dieser Stunde bringt 
Jeannot seine Versichertenkarte vom Karten-Lesegerät zur Mutter zurück, erschrickt 
aber plötzlich tödlich, als er auf die Karte blickt: „Das ist gar nicht meine Karte, ich bin 
das falsche Kind. “ - „Du denkst wohl ich hätte heimlich ein anderes Kind“, sagt die 
Mutter.


Ich sehe die Halsabschneidegeste des Zugführers aus Lanzmanns Film Shoa vor 
mir, die dessen bis dato sprachlosem Gedächtnis entschlüpft, als in der filmischen 
Inszenierung sein Zug sich Auschwitz nähert und seine Erinnerung einsetzt: „Wir 
wussten, was sie erwartet, wir wollten sie warnen.“ Die Geste bringt erst den Mord 
zur Sprache, der Zugführer spricht es selbst aus. In Jeannots Fall muss ich es, die 
Warnung der Mutter vor Augen, aussprechen. Was dazu führt, dass Mutter und Kind 
endlich miteinander sprechen und das falsche Kind, das ungewollte, zögernd 
geliebte, neben dem heimlichen Ideal-Kind der Mutter auftaucht.


Der Vater nun? Er hat es nicht so mit dem Reden. Er hat den Sport. „Aber jetzt das 
Kind“, sagt er, „es heißt, wenn die so früh gestört sind, gibt es Schizophrenie. Immer 
habe ich mir ein Kind gewünscht. Jetzt soll es nicht behindert sein.“ Ja, im Gegenteil, 
es soll die Sterne am Himmel zum Leuchten bringen für ihn. Also habe er sich fürs 
Reden entschieden: „Es kränkt, was Sie sagen, aber es hilft.“ Nicht das reale Kind, 
sondern das Ideal eines geheimen Sternenkindes, das herhalten sollte für ein 
unerreichtes Ich-Ideal, musste am Ende „getötet“ werden, damit die drei 
zusammenleben und sprechen konnten statt „einander auszurotten“ (Freud 1930a, 
S. 506). 


Es gibt zwar eine klare Entscheidung seitens des Vaters fürs Sprechen: Die 
Übertragung auf die Sprache ist also stark, sie wird „durch hohen Affektdruck einer 
Erinnerungsspur“ in Gang gesetzt. „Freud habe das als Finden der Sprache 
markiert“, zu verstehen „also als ein konstruktives Ereignis“, schreibt Loch (1993, 
97). Aber dieses konstruktive Ereignis, die Sprachfindung ist zugleich in einer 
heftigen Abwehrbewegung gefangen. Explodieren, Hals abschneiden und Sport 
schaffen Tatsachen, vermeiden die Sprache, denn Reden kann gefährlich sein, wie 
Jeannots Mutter sagt. Und wenn es darüber hinaus im familiären Hintergrund ein 
Sprechverbot gibt, wird die Sprache umso gefährlicher. Die ´drohende Schizophrenie
´ des Kindes, die den Vater zur Therapie gedrängt hat, verrät schließlich seine 
Verbundenheit mit der Nazi-Geschichte seiner Eltern: „So ein Kind hätte man damals 
umgebracht.“ Als seine Frau dieses Phantasma in die Tat umzusetzen droht, wird 
´unter Affektdruck die Erinnerungsspur besetzt´, und er bricht das familiäre 
Schweigen.  


Ebenso wenig wie die Vergangenheit kann die Sprache „bewältigt“ (Klemperer, 
1966), „kann das Unbewusste ausgelöscht werden, das im sprachlichen Untergrund 
haust: Die Sprache täuscht und verrät uns und spricht ohne unser Wissen...“ (Kahn, 

10



2018, S. 258, Übers. E.K.). ´Schizophrenes Kind´, ´falsches Kind´, ´geheimes Kind´ 
sind dann die Schlüsselworte, die in die infantile Sexualphantasien des inzestuösen 
Kindermachens verweisen und nachträglich die historische Wahrheit des 
Kindertötens, in dessen Bann die familiären Fantasien stehen, „an den Tag 
bringen“ (ebd.). Nicht umgekehrt! So zumindest verstehe ich Kahns Überlegungen zu 
Trauma und Erinnerung (Kahn, 2007).


Es ist die drängende infantile Sexualität, die an die Erinnerungsspur andockt, sie ins 
Wort drängt und dem Mordimpuls eine Bedeutung verleiht. Aber damit die Sprache 
gefunden werden konnte, musste in diesem Fall das Kind seine ganze reale 
Wirklichkeit einsetzen, um nicht der Verlockung des Ideals seiner Eltern zu erliegen. 
Es speit Feuer, schreit, kratzt, beißt, verweigert. Es wird nicht die Sterne vom Himmel 
holen für den Vater, nicht das heimliche Kind für seine Mutter sein und wird sich mir 
als ideales Analysenkind verweigern. Hier im Innersten der Einzelpsyche „beginnt die 
Unterwerfung, wird der Keim dafür gelegt, aus Gründen seelischer Ökonomie, der 
Tyrannei zuzustimmen, was den Weg dafür bahnt, sich einem Massengeschehen zu 
überlassen“ (Kahn, 2018, S. 260, Übers. E.K.).


Loch und die Grundregel: ein Damm gegen das Ideal


In einem „inhumanen Überich“ erkannte Loch die Ermöglichungsbedingung für den 
Mord auf Befehl. Denn dieses Überich, das nichts verzeiht, schützt das Ideal, macht 
anfällig für die totalitäre Verführung und belohnt die absolute Unterwerfung mit 
narzisstischer Teilhabe. Wie aber widersteht nun der Analytiker dieser narzisstischen 
Anfälligkeit für das Ideal? In Der Analytiker als Gesetzgeber und Lehrer (Loch, 1974, 
S. 454) zitiert Loch Freuds lapidare Entgegnung dem Rattenmann gegenüber: „Ich 
versichere ihm, daß ich ihm natürlich nichts schenken könne, worüber ich keine 
Verfügung habe“ (Freud, 1909, S. 391). Der Rattenmann hatte gezögert, seine 
sadistischen Rattenfantasien zu erzählen, und um Erlaubnis gebeten, „das“ 
aussparen zu dürfen, sollte es ihm einfallen. Die Grundregel oder vielmehr der 
„Zwang der Methode“ (ebd.) gebietet dem Analytiker aber: nichts schenken, nichts 
erlauben, nichts verbieten. Das heißt, obwohl er als Autorität, als „Gesetzgeber und 
Lehrer“ die Sprache einführt, kann er nicht sagen, was er will. Er kann die 
Grundregel mithin in keinem Moment außer Kraft setzen. Er ist nicht der Herr der 
Lage, nicht der Souverän, der die ´freie´ Rede gewähren oder untersagen kann. Und 
auch nicht der, der weiß, sondern der, dem das Wissen unterstellt wird (Lacan) wie 
einem infantilen Machtobjekt, dem sich der Analysand in einer verführerischen 
Unterwerfung anheimgeben möchte. Die Paradoxie indes, die man nicht aufheben, 
nur aushalten kann, sieht Loch darin, „dass wir den Zwang der Methode, die Bahn 
des Weges im Sinne eines absoluten, jeden Narzissmus transzendierenden, jeder 
persönlichen Verfügung entzogenen Wertes bejahen müssen, um in Unbekanntes 
und Unerforschtes zu gelangen“ (ebd.). Eine nüchterne Anweisung und kein 
Verfahren weist somit den Weg.


Die Grundregel impliziert nach Loch eine Lebensform mit einem spezifischen 
„Sprachspiel“. In ihrem Zweischritt, alles sagen zu können, auch dann, wenn es 
peinlich, unwichtig, anstößig erscheint, vertritt die Grundregel die wesentliche 
Ambiguität der Sprache, dass in jedem Wort der Wunsch und die Zensur am Werk 
sind, dass die Worte mit einem Fuß im Triebhaften, Körperlichen, mit dem anderen in 
der symbolischen Ordnung stehen. Das Aussprechen der Grundregel rührt also 
zugleich an den Wunsch und an das Verbot, verknüpft das purifizierte Lust-Ich (ohne 

11



Rücksicht auf Verluste alles sagen) mit der Zensur (Rücksicht nehmen, auf Verbote 
achten, so man diese übertreten will). Damit ist das Ich im Konflikt mit seinem 
Überich/Idealich angesprochen. Der Analytiker kann den Konflikt nicht entschärfen, 
er ist lediglich der Andere, der das, was in sein Ohr dringt und seine Sinne rührt, auf 
gleichschwebende Weise hört, so dass die Worte des Patienten samt dem Zwischen-
den-Worten zu freier Assoziation werden können. Ohne gleichschwebendes Hören 
ist die Rede des Analysanden Blabla oder faktisch und nicht mehr die „Bahn des 
Weges“ ins Unbekannte. Selbst im Denken unter Beschuss (Bion), im Hören in die 
Dunkelheit (Angeloch, 2024) bleibt die Grundregel, auch in der erweiterten Bion
´schen Form, der Referenzpunkt. Loch hat hier (1972) gleichsam den kategorischen 
Imperativ des Psychoanalytikers formuliert und damit allen simplifizierenden 
Versuchen widersprochen, der Asymmetrie von Analytiker/Analysand entkommen zu 
wollen und einen nicht-autoritären, interaktiven Dialog mit als „freier Rede“ auf 
Augenhöhe missverstandenen freien Assoziation einzuführen, was laut Kahn eben 
auch nur wieder eine jener antiautoritären Wiedergutmachungsfallen sei. 


Der Imperativ Loch´s kann aber auch aus einem weiteren Grund nicht genug betont 
werden. Denn es droht stets ein verführerischer Sog gegen den ´Zwang, diese 
Methode absolut zu bejahen´. Schließlich möchte der Narzissmus des Analytikers 
genau diesen Zwang allzugern lieber verneinen. Wenn dieser Narzissmus aber ins 
Spiel kommt, was passiert dann mit der Sprache, mit dem Sprechen und Hören, fragt 
Kahn? Was passiert mit jener Doppeldeutigkeit der Worte, deren spielerischer und 
verräterischer Ambiguität, wenn die in der Sprache wirkende Zensur nicht mehr vom 
zivilisierten Überich stammt, sondern vom Ich-Ideal? Wenn also DAS IDEAL mit 
seinen Maximalforderungen die Zensur übernimmt. Und wenn so die narzisstische 
Kränkung bestimmt, was gesagt oder nicht gesagt werden darf. Das ändert alles. Die 
Sprache, solange sie im Milieu des Begehrens spielt, vermittelt unsere Wünsche mit 
deren Erfüllbarkeit und öffnet einen Zwischenraum für ein Probehandeln. Diese 
Sprache wird, sobald sie unter das Banner des Ideals gerät, zum 
Beeinflussungsapparat, zum Propagandainstrument, zum Erlösungsversprechen, zu 
einem Urteil. Unversehens wird der Analytiker zu einer Art Influencer, wenn er eigene 
narzisstische Interessen verfolgt oder wenn er auch nur beweisen will, dass die Kur 
wirkt. „Der Unterschied könnte nicht größer sein zwischen einer Verdrängung, die 
von der moralischen, zivilisierten Zensur bestimmt wird, und einer psychischen 
Operation, die das Überich im Verein mit dem Ichideal einfordert“ (Kahn, 2018, 
S.259, Übers. E.K.). Im letzteren Fall spricht unmittelbar die allmächtige 
Elternstimme, die mit Vernichtung droht: Nicht der „falsche“ Wunsch ist verboten, 
sondern das „falsche“ Sein: „Ich bin das falsche Kind“. Die Idealforderung, die über 
Sein oder Nicht-Sein entscheidet, wirkt regressiv als sensorisches Element, sie geht 
unter die Haut. Und dieser sensorische Sog im inneren Widerhall der mächtigen 
Elternstimme ist so ein Moment, in dem die Wirklichkeit nachgeben und der 
Massenwahn beginnen kann. Doch es gilt laut Kahn: „Nicht, dass die De-
Sexualisierung der Worte aufgehört hätte. Aber der Prozess, der nun das Wort oder 
das entstehende Wort zwischen Ideal und Hemmung einklemmt, ist mit dem Gewicht 
der - sinnlich spürbaren - omnipotenten, infantilen Figuren belastet. Welche Wege 
wird die Re-Sexualisierung von Worten nehmen, wenn eine leidenschaftliche Rede 
oder eine brutale Hetze draußen sie mit der Macht und den Reizen des inneren 
Tyrannen oder des inneren Helden auflädt“ (2018, S. 259, Übers. E.K.)?  


Auf die Analyse bezogen bedeutet das: Im Bann des Ideals bricht das 
Analyseinstrument, Garant unserer analytischen Wirklichkeit, zusammen. 

12



Bemerkenswert nur die Erleichterung, die sich einstellt und als Aussicht nicht zu 
unterschätzen ist, wenn man dem Spannungsfeld der Grundregel entkommen ist. 
Daher rührt auch Loch´s Sorge um die ´Lebensform` der Psychoanalyse, sie könne 
unter der Ägide einer staatlich geregelten Ausbildung und „Kassen-Leistungspflicht“ 
als einem idealisierten, institutionalisierten Halt gebenden Rechtssystem vollkommen 
in der „nicht fachlich legitimierten“ (Pollock, ebd., S. 420) Richtlinien-Psychotherapie 
aufgehen. Die „Zeitbombe im Überich“, von der Kahn spricht (ebd., S. 254) zündet in 
dem Moment, in dem der Einzelne dem narzisstischen Sog nachgibt, einer 
Führerstimme zu folgen, sei es die einer analytischen Theorie oder jene der sozial-
politischen Vorgaben. Der Konflikt, den die beiden Realitäten, Analyse wie Sozius, 
darstellen, ist auszuhalten, kann nicht durch Idealisierung des einen oder des andern 
gelöst werden.  

Wie der Vater sollst Du sein - wie der Vater darfst Du nicht sein. Dieser Doppelbefehl 
markiert jene „Zeitbombe im Überich“. Der eine fordert die ödipale Lösung: Verzichte 
auf die infantilen Objekte, nimm vorlieb mit der Identifikation, verschiebe den Wunsch 
ins exogame Spiel. Der andere wendet sich gegen den ödipalen Wunsch als 
solchen, gegen die Besetzung der ödipalen Objekte und führt in den narzisstischen 
Triumph. Mit der Frage der Grundregel stellt sich also jedem Analytiker buchstäblich 
die Frage, wie er es mit Freud hält? Welches Referenzsystem er teilt oder ob er 
selbst sein eigener „Kompass“ ist, ob es ihm genügt, dass „meine gefühlte 
Gegenübertragung mir sagt, wo es langgeht“ (S. Botella, 2003, S. 1183).   


Die	Shoa	als	Trauma-	und	Opfermythologie


„Sehr	merkwü rdig“,	bemerkt	Kahn	im	Kontext	ihrer	Diagnose	einer	Selbstbeschneidung	
der	 Psychoanalyse,	 „je	 mehr	 die	 Geschichte	 die	 verheerenden	 Auswirkungen	 der	
Volksverhetzung	oder	der	Massen-Hypnose	durch	deren	Führer	bestä tigte,	desto	mehr	
tendierte	 die	 psychoanalytische	 Theorie	 dazu,	 ihr	 Grundgerü st	 abzuschaffen,	 ihr	
Handwerkszeug	aus	der	Hand	zu	geben,	das	es	ihr	doch	ermö glicht	hä tte,	das	psychische	
Triebwerk	am	Hebel	dieses	Geschehens	zu	erfassen“	(2018,	S.	260,	Ü bers.	E.K.).	


Dieser	 Prozess	 einer	 schleichenden	 Kappung	 des	 theoretischen	 Rü stzeugs,	 der	 sollte	
nachmals,	 spä testens	 seit	 den	 beginnenden	 1960er	 Jahren	 begleitet	werden	 von	 einer	
breiten	 Bewegung	 der	 Wiedergutmachung.	 Denn	 in	 den	 Praxen	 und	 Psychiatrien	
tauchten	 immer	 häufiger	 Ü berlebende	 oder	 Angehö rige	 von	 Ermordeten	 auf.	 Die	
Psychoanalyse	 stand	 somit	 unversehens	 vor	 der	 neuen	 Wirklichkeit	 leibhaftig	
Ü berlebender.	 Sie	 hatten	 Unvorstellbares	 ü berlebt.	 Wie	 aber	 sollte	 man	 das	
Ungeheuerliche,	das	 jede	Reprä sentanz	Sprengende	bearbeiten?	Allerdings	gab	es	bald	
im	Rahmen	der	allgemeinen	Wiedergutmachung	immerhin	das	Recht	auf	Entschädigung,	
diagnostisch	 begrü ndet	 als	 Folge	 eines	 unheilbaren	 Schadens	 durch	 das	 NS-Regime	
(Niederland,	 1962).	 Man	 kann	 dies	 die	 Erfindung	 des	 modernen	 Opfertypus	 nennen.	
Dessen	Diagnose:	Traumatisches	Ü berlebenssyndrom .	Und	die	Shoa	selbst:	Sie	wird	im	5

Nebel	des	Unvorstellbaren	DAS	Trauma.	Mit	der	Folge,	wie	Kahn	feststellt,	dass	aus	den	
Studien	ü ber	den	Holocaust	 „weitgehend	die	Dimension	einer	der	menschlichen	Natur	
innewohnenden	 Destruktivitä t	 verschwand	 zugunsten	 des	 Modells	 des	 „unsagbaren	
Traumas“,	 in	 dem	 „das	 Unreprä sentierbare,	 die	 Spaltung,	 das	 Nicht-Metaphorisierbare	

 das	als	Posttraumatische	Belastungsstö rung	in	die	Diagnoseschlü ssel	aufgenommen	wurde,	PTBS	1980	5

(DSM5)	und	1994	(ICD10).
13



und	 der	 psychische	 Tod	 im	 Vordergrund“	 stehen	 (Kahn,	 2021,	 Ü bers.	 E.K.).	 So also 
erwuchs aus der Asche des Dritten Reiches und seiner Leichenberge eine neue 
Opfermythologie mit Folgen für Theorie und Praxis der Psychoanalyse.	 Denn	 es	
bleibt,	so	folgert	Kahn,	„von	der	Komplexitä t	des	psychischen	Lebens	so	gut	wie	nichts	
ü brig	 -	 auch	nicht	von	dem	des	Ü berlebenden,	bei	dem	man	sich	 schließlich	 fragt,	mit	
welchen	 inneren	 Ressourcen	 er	 ü berlebt	 hat.	 Und	 auch	 vom	 Unbewussten,	 von	 der	
Verdrängung	und	der	Gedä chtnisspur	mit	der	Rü ckkehr	der	Einschreibung	in	mehr	oder	
weniger	 entstellten	 Formen	 ist	 nicht	 viel	 ü brig“	 (ebd.).	 Einfach	 weil	 die	 Psyche	 als	
„durchlö chert“	gelte	und	der	Betroffene,	wenn	er	sich	erinnere,	wenn	er	ü bertrage,	doch	
nur	 Deckerinnerungen	 nutze	 oder	 „Deckü bertragungen,	 um	 das	 „schwarze	 Loch“	
abzudecken.	


Wie	 in	 einer	 historischen	 Zä sur	 wird	 damit	 nach	 Kahn´s	 Diagnose	 „[…] das	
kommunikative	 Kapitel	 der	 Psychoanalyse	 erö ffnet,	 wobei	 als	 Korrelat	 die	 Ablehnung	
des	infantil	Sexuellen,	des	Triebhaften	und	schließlich	des	metapsychologischen	Gerü sts	
hinzukommt“	 (ebd.,	 Ü bers.	 E.K.).	 Zudem	 und	 vor	 allem	 setzt	 sich	 als	 Folge	 „nach	 und	
nach	 das	 therapeutische	 Instrument	 par	 excellence	 durch,	 das	 die	 Empathie	 sein	
soll“	 (ebd.),	 die	 nun	 de	 facto	 die	 Leerstelle	 fü llt ,	 die	 als	 mü tterliches	
Einfü hlungsvermö gen	 das	 Fehlen	 oder	 Ausstreichen	 des	 theoretischen	Konstrukts	 des	
Vaters	hinterlassen	hat.	


Die	Psychoanalyse	unter	Wiedergutmachungsbedingungen


Werden	 alle	 Einzelschicksale	 und	 die	 unterschiedlichsten	 Berü hrungen	 mit	 der	 Shoa	
unter	 dem	 einen	 Begriff	 des	 Extremtraumas	 subsumiert	 und	 reicht	 nur	 ein	 einziger	
Mechanismus	 zur	 Erklä rung,	 dann	macht	 sich	 die	 Psychoanalyse	 also	 einer	 äußersten	
Simplifizierung	schuldig.	Denn	der	zweizeitige	Ansatz	des	Traumas,	den	Freud	mit	der	
psychischen	 Arbeit	 der	 Nachträglichkeit	 erklä rt,	 gilt	 nun	 als	 bloß	 verzö gerte	Wirkung	
des	ursprü nglichen	Traumas	durch	Retraumatisierung.	Das	gewalttä tige	Trauma-Objekt	
kann	von	der	beschädigten	Psyche	folglich	nicht	mehr	fantasmatisch	verarbeitet	werden.	
Zudem	 hat	 das	 Reizschutzobjekt	 als	 Objekt	 in	 diesem	 Traumabegriff	 jeden	 Wert	
verloren.	Es	hat	versagt,	ist	und	war	nicht	da.	Der	Analytiker	tritt	nun	an	die	Stelle	dieses	
Versager-Objekts.	Er	vermittelt	der	desorganisierten	Psyche	den	empathischen	Halt	und	
erkennt	 in	 allem,	 was	 der	 Traumatisierte	 an	 Erinnerungssplittern,	 an	 sexuellen	 und	
mö rderischen	 Fantasien	 vorbringt,	 nicht	 etwa	 Ansä tze	 nachträglicher	 Bearbeitung,	
sondern	 nur	 die	 kaschierte	 Leere	 -	 ohne	 noch	 daran	 zu	 denken,	 dass	 die	 psychische	
Arbeit	selbst	es	sein	kö nnte,	die	die	Psyche	und	damit	auch	die	Gegenü bertragung	des	
Analytikers	 lahmlegt	 und	 leerfegt	 im	 Sinne	 jener	 posthumen	 Wirkung	 der	
Traumaabwehr,	die	als	„Staat	im	Staate“	(Freud	1939a,	S.181)	das	psychische	Geschehen	
ü bernommen	hat.


Die	 Leere	 sei	 nicht	 zu	 heilen,	 nur	 zu	 ü berbrü cken,	 und	 zwar,	 um	 ü berhaupt	 ein	
Identifikations-Objekt 	zu	haben,	durch	Identifikationen	mit	dem	Aggressor,	die	in	eine	6

Identifikation	mit	dem	empathischen	Analytiker	transformiert	werden	mü sse,	und	sog.	
Decknarrative	 ermö glichten	 es,	 eine	 zusammenhängende	 Geschichte	 zu	 konstruieren.	

 Bohleber (2000) hält diesen Objekt bezogenen Ansatz neben dem Freud´schen Zweizeiten Modell für 6

notwendig in der Traumatherapie. 
14



Genau	genommen	hat	damit	die	 frü he,	allmä chtige,	Reizschutz	gewährende	Mutter	die	
Szene	ü bernommen.	Der	Vater	hingegen	-	im	Krieg,	im	KZ,	im	Kampf	getö tet,	gedemü tigt,	
geschwächt,	 gewalttä tig	 geworden	 -	 ist	 in	 eins	 mit	 der	 Urszene	 der	 infantilen	
Sexualfantasie	 verschwunden,	 so	 wie	 es	 eben	 geschieht,	 wenn	 die	 Urszene	 keine	
Referenz	 mehr	 auf	 den	 Vater	 ist,	 der	 sich	 zwischen	 Kind	 und	 Mutter	 manifestiert,	
sondern	nurmehr	als	„Narrativ“	dem	Reizschutz	dient.	


Bei	all	dem	darf	man	allerdings	nicht	vergessen,	dass	eben	jenes	hochgradige	Bedü rfnis	
nach	Wiedergutmachung	herrschte.	Gerade	auch	bei	so	verdienstvollen	Analytikern	wie	
William	 Niederland	 (1962),	 Dori	 Laub	 und	 Nanette	 Auerhahn	 (1984/1991),	 die	
Protagonisten	dieser	Konzeption,	denen	Kahn	aber	vorwirft,	das	Freud´sche	Konstrukt	
des	 Zwei-Phasen-Traumas,	 das	 auf	 Verdrängung	 und	 Nachträglichkeit	 beruht,	 zu	
ü bergehen.	 	Wie	aber	kö nnte	man	das	Erinnern	ermö glichen,	das	Undenkbare	denken,	
wenn	 man	 nichts	 mehr	 fü rchtet,	 als	 sich	 das	 Unvorstellbare	 vorstellen	 zu	 mü ssen?	
Kö nnte	 aber,	 so	 frage	 ich	 mich,	 der	 häufige	 Gebrauch	 der	 Adjektive	 unvorstellbar,	
unsagbar,	undenkbar,	unrepräsentierbar	nicht	ü berhaupt	erst	der	Effekt	dieser	Angst	vor	
dem	 Denken	 der	 Dinge	 sein?	 Viel	 lieber	 mö chte	 man	 dagegen	 wohl	 empathisch	 das	
Konkrete,	Eindeutige	haben	wie	etwa	jener	Journalist,	dessen	Frage	nach	dem	tä glichen	
Horror	 im	 KZ	 entschieden	 von	 Kertész	 zurü ckgewiesen	 wird	 (2002):	 „Da	 war	 kein	
Horror,	 es	 war	 natü rlich,	 selbstverständlich.“	 Man	 lebte	 wie	 selbstverständlich	 „seine	
eigene	Realitä t,	ohne	die	existentielle	Erfahrung	des	Lebens	zu	machen,	während	in	der	
Tragö die	der	Hass	dem	Schicksal	seine	eigene	Vertikalitä t	verleiht“	(Kertesz,	1993,	S.	9).	
Aber	 schü ttet	 Kahn	 nicht	 das	 Kind	 mit	 dem	 Bad	 aus?	 Gibt	 es	 doch	 tatsä chlich	 jene	
progrediente	 Devitalisierung	 im	 Moment	 des	 Traumas,	 wenn	 nämlich	 die	 zivilisierte	
Wirklichkeit	wegbricht	und	die	Seele	 jeden	Halt	verliert.	Da	geht	es	allerdings	um	das	
„Negativ	des	Traumas“	(Bottella	&	Botella	2001),	die	Erinnerungsspur	ohne	Erinnerung,	
die	 nur	 ü ber	 eine	 Halluzination	 wiedergefunden	 werden	 kann.	 Dieses	 Negativ	 des	
Traumas	wird	 eben	 nicht	 durch	 Empathie	 ausgeglichen,	 sondern	 ü ber	 die	 Regredienz	
des	 Analytikers	 halluzinatorisch	 ins	 Spiel	 gebracht,	 um	 Anschluss	 an	 Phantasie-	 und	
Erinnerungssplitter	 des	 Patienten	 zu	 finden.	 Denn,	 wie	 Kahn	 betont,	 die	 KZ-
Zurü ckgekehrten	 hatten	 durchaus	 Erinnerungen,	 vor	 allem	 jeder	 seine	 eigenen ,	 wie	7

deren	zahllose	Schriften	beweisen.	


A-Pathie	versus	Emphatie


Einfü hlungsvermö gen	ist	 fü r	Freud	die	menschliche	Voraussetzung	fü r	ein	analytisches	
Zuhö ren	 –	 	 ist	 aber	 nicht	 das	 eigentliche	 Instrument	 psychoanalytischer	 Kompetenz.	

 Kulka äußert seine „Entfremdung“ beim Lesen von Auschwitz-Erinnerungen „Das ist etwas völlig 7

Unterschiedliches“. (2013, S.118f)
15



Einfü hlung	 ist	 ihm	der	selbstverständliche	notwendige	Weg	zur	Identifikation	mit	dem	
Fremdseelischen . 
8

Was	wä re	nun	aber	das	Andere	der	Empathie?	Die	A-Pathie,	antwortet	Kahn	(2014)	und	
bezieht	 sich	 auf	 den	 in	 der	 Philosophie	 geltenden	 Begriff	 der	 Leidenschaftslosigkeit.	
Oder	 eben	 der	 a-pathische	 Analytiker,	 der	 sich,	 „von	 allem	 Symbolischen	
abgeblendet“	 (Freud	 an	 Lou),	 an´s	 gleichschwebende	 Hö ren,	 die	 kü hle	Wahrnehmung	
und	die	Indifferenz	der	Aufmerksamkeit	hä lt.	Demgegenü ber	lasse	sich	der	empathische	
Analytiker	von	seiner	Erschü tterung	mitreißen,	um	empathisch	das	Undenkbare	 in	der	
aktuellen	Situation	zu	bezeugen,	wie	 ja	etwa	Laub	und	Auerhahn	es	vorschlagen.	Hö re	
der	 a-pathische	Analytiker	 auch	 in	 der	 grausamsten	KZ-Erzählung	 noch	 die	 Frage	 der	
Ü bertragung	 im	 momentanen	 Prozess,	 so	 reagiere	 der	 empathisch	 Hö rende	 auf	 das	
erzählte	 historische	 Grauen.	 Der	 a-pathische	 rechne	 mit	 den	 Machenschaften	 des	
psychischen	Apparates,	die	verstellen,	verschieben,	ü bertragen,	der	empathische	glaube	
an	 die	 unverstellte	 gefü hlte	 Ü bereinstimmung	 der	 Seelen.	 Der	 apathische	 Analytiker	
steht	 an	 jenem	 exzentrischen	 Platz	 (Loch),	 den	 der	 Analytiker,	 sich	 aus	 der	
„einfü hlenden“	 Identifikation	 befreiend,	 immer	 aufs	 Neue	 einzunehmen	 versucht.	 Der	
Empathiebegriff,	 den	 Kahn	 angreift,	 meint	 in	 der	 Annahme	 einer	 direkten,	
unvermittelten	Verbundenheit,	empathisch	von	Seele	zu	Seele	vorgehen	zu	kö nnen,	ohne	
die	 Umwege	 des	 psychischen	 Apparates,	 ohne	 dessen	 Umschriften	 und	 Entstellungen	
berü cksichtigen	zu	mü ssen,	weil	eben	davon	ausgegangen	werden	mü sse,	dass	derjenige	
des	Gegenü bers	mehr	oder	weniger	zerstö rt	sei.		


Ganz	anders	Loch,	der	allen	Simplifizierungen	entgegentrat.	Er	wirkte	als	Praktiker	
weniger	empathisch,	beeindruckte	vielmehr	durch	seine	bemerkenswerte	
„Geistesgegenwart“,	dabei	stets	das	Pathos	der	Distanz	(Nietzsche)	wahrend.	Auch	seine	
Flash-technik	steht,	anders	als	man	meinen	kö nnte,	eher	nicht	fü r	Empathie.	Sie	erhellt	
als	sensorisch	unterfü tterter	„Verstandesblitz“	die	momentan	blockierte	Sicht,	bringt	
Nicht-Zusammengehö rendes	unter	eine	aktuelle	Perspektive	und	entspringt	einer	
Mixtur	aus	primä rer	Identifikation	und	denkerischer	Desidentifikation.	Und	Loch´s	
Konstruktivismus,	wie	ist	der	zu	verstehen?	Ist	der	womö glich	doch	auch	ein	Versuch,	
mittels	ko-konstruierter	Narrative	die	Seelenrisse	zu	verkleben?	Am	Ende	der	Deutungs-
Kunst	(1993,	S.	91f)	schreibt	er:	„Daß	Deutungen	(grundsä tzlich)	im	Sinne	von	
Konstruktionen	zu	verstehen	sind,	ergibt	sich	aus	der	grundlegenden	Auffassung	Freuds,	
dass	psychische	Phänomene	insgesamt	als	Abwehrformationen	gelesen	werden	mü ssen.	
Angst,	Schmerz,	Fantasien	sind	Schutzbauten,	Mittel	und	Wege	dem	Nichts	zu	
entfliehen.“	Den	Unterschied	zum	empathischen	Modell	kann	man	dann	so	sehen:	es	ist	
etwas	anderes,	ob	das	Subjekt	seine	Seelenkonstruktion	zur	Einhegung	des	Nichts	selbst	
erschafft,	auch	mit	Hilfe	des	deutenden,	konstruierenden	Analytikers,	oder	als	
empathisch	angebotenen	Verband	angelegt	bekommt.	

 Man	 verscherzt	 sich	 den	 analytischen	 Zugang,	wenn	man	moralisierend	und	nicht	 einfü hlend	 zuhö rt.	8

(VIII,	 474).	 Das	 Fremde	 des	 andern	 macht	 Einfü hlung	 mü hsam	 (XII,	 138),	 aber	 notwendig,	 zum	
Verstä ndnis	 fü r	 das	 Ichfremde	 anderer	 Personen	 (XII	 118).	 Weg	 zur	 Identifikation	 mit	 dem	
Fremdseelischen	(XIII119,121)	Und	auch	der	Witz	basiert	auf	Einfü hlung	(VI,	222),	denn	wie	kö nnte	ich	
sonst	 dem	andern	 etwas	 zuschreiben,	wenn	 ich	 es	 nicht	 von	mir	 kennen	wü rde,	 und	wenn	nicht	 beide	
bestens	verstü nden,	worü ber	sie	unausgesprochen	lachen.


16



Auch	 das	 Ich	 ist,	 so	 Loch,	 eine	 Abwehr-Bastion	 gebundener	 Energie	 gegen	 das	
unaufhaltsame	 Abfließen	 der	 Energie.	 Die	 Ich-Entstehung	 als	 „Hemmung	 der	
Energieentladung	 verknü pft	 Freud	 mit	 der	 Funktion	 des	 primä ren	 Objekts,	 also	 der	
Mutter,	deren	behü tender	und	die	Sexualbetä tigung 	anregender	Umgang	mit	dem	Baby	9

verhindert,	dass	sich	eine	traumatische	Situation	ergibt,	die	einer	Konfrontation	mit	dem	
Nichts	gleichkommt“	(ebd.).	Deuten	als	Konstruktion,	als	Brü ckenbau	ü ber	dem	Nichts?	
Wä re	das	dann	diese	mü tterliche	Fü rsorge,	die	der	Analytiker	ü bernimmt,	wenn	er	vor	
der	 Traumatisierung	 schü tzt	 oder	 diese	 nachträglich	wundversorgt?	Was	 auch	 immer	
Loch	hier	genau	meint,	er	tappt	nicht	in	die	Falle	der	Idealisierung	einer	empathischen	
Heilung:	 „In	der	Zeit	der	Analyse	wird	–	durch	das	Setting	und	die	 invarianten	Anteile	
des	Analytikers	 aufgrund	eines	 tiefen	Bedü rfnisses	nach	Ü bereinkunft	 –	wie	 schon	 fü r	
die	 Situation	 Mutter/Säugling	 maßgeblich	 –	 ein	 beiden	 Dialogpartnern	 gemeinsamer	
Hintergrund	 geschaffen.	 So	 erfahren	 sie	 beide	 eine	 gemeinsame	 Realitä t,	 deren	
Paradigma	der	korrekt	durchgefü hrte	analytische	Dialog	ist“	(ebd.).


Loch	verlegt	die	mü tterliche	Fü rsorge	und	den	Reizschutz	in	den	Rahmen,	der	schon	da	
ist,	aber	auch	ständig	neu	geschaffen	wird	in	der	„korrekten	Durchfü hrung	der	Kur“	ü ber	
die	 lange	 Dauer	 hinweg.	 Diese	 Rhythmisierung	 erst	 ermö glicht	 „momentanes	
unmittelbares	 Verstehen“.	 Loch	 (2016	 1962)	 arbeitet	 mit	 der	 primä ren	 Identifikation	
beschreibt	 die	 All-Verbundenheit,	 die	 aus	 dieser	 Identifikation	 mit	 dem	 Idealobjekt	
entsteht.	Was	er	aber	stets	betont,	 ist	der	notwendige	Wechsel	zwischen	Identifikation	
und	Desidentifikation;	dass	nämlich	der	Analytiker	mit	der	Deutung	seine	Identifikation	
zurü cknimmt,	 um	 aus	 jener	 exzentrischen	 Position	 heraus	 zu	 sagen,	 was	 er	 in	 der	
Identifikation	 wahrgenommen	 hat.	 Deshalb	 ist	 die	 Deutung	 auch	 immer	 ein	
Trennungsmoment.	Und	am	Ende	ist	es	der	Patient,	der	seine	Geschichte	destilliert	aus	
der	 Konstruktion,	 die	 sich	 um	 das	 Sandkorn	 der	 historischen	Wirklichkeit	 bildet.	 Auf	
dessen	Fähigkeit	zur	seelischen	Entwicklung	vertraute	Loch	unbedingt	und	widerstand	
vielleicht	damit	einer	Psychoanalyse	fragwü rdiger	Wiedergutmachung.	


Wie	Analysen	entgleisen	können	–	Vignette	


Eine	Patientin,	deren	Vater	als	SS-Mann	in	den	Lagern	eingesetzt	war,	ist	in	Zweitanalyse,	
bringt	einen	wiederkehrenden	Traum,	in	dem	sie	in	eine	Tierversuchsstation	gerä t	und	
affektlos	dem	überdeutlich	farbigen	Geschehen	zuschaut.	Ihre	Einfä lle	fü hren	in	die	Zeit	
ihrer	ersten	Analyse,	und	zwar	wie	sie	dort	von	dem	Film	Nacht	und	Nebel	erzählt	habe,	
jenem	Dokumentarfilm	von	1955	von	Resnais	und	Celan	zu	den	Vernichtungslagern.	In	
einer	 eigentümlich	 aufgeladenen	 Situation	 mit	 einem	 Lehrer	 und	 dessen	 heimlicher	
Geliebter	habe	man	sich	 in	einer	Nachtsession	Filme	ü ber	das	Dritte	Reich	angesehen,	
die	 damals	 nur	 fü r	 Lehrzwecke	 ausgeliehen	 werden	 konnten	 -	 wie	 ein	 erregter	 und	
erregender	 Blick	 in	 das	 Geheimnis	 der	 Eltern,	 das	 diese	 auf	 unheimliche	 Weise	
miteinander	 verband,	 ohne	 dass	 man	 davon	 hä tte	 sprechen	 kö nnen.	 Ihr	 damaliger	
Analytiker	 habe	 indigniert	 auf	 die	 Vermischung	 von	 Erotik,	 Menschenzucht	 und	
Massenmord	reagiert,	hä tte	 ihre	Erregung	als	sexualisierte	Abwehr	gedeutet,	als	einen	
Versuch,	 aus	 dem	 Grauen,	 das	 den	 Vater	 umgab,	 eine	 sexuelle	 Szene	 zu	 machen.	 Nie	
mehr	habe	sie,	die	Patientin,	daraufhin	 in	dieser	Analyse	von	KZ´s	gesprochen.	Damals	
aber	 hä tten	 ihre	 Träume	 ü ber	 Tierversuche	 angefangen,	 die	 sie	 im	 Traum	 mit	
anatomischer	Prä zision	beobachtete,	in	Farbe	und	affektlos.	


 Loch umschreibt hier merkwürdig konkretistisch die Tatsache, dass der primären mütterlichen Pflege eine sexuelle Miterregung 9

inhärent ist.
17



Diese	 ü berdeutlich	 realistischen	 Traumbilder	 hä tte,	 so	 fasse	 ich	 zusammen,	 der	
damalige	Analytiker	als	Beweis	fü r	eine	traumatisierte,	durch	reale	vä terliche	Ü bergriffe.		
beschädigte	Psyche	gesehen.	Vergebens	habe	die	Patientin	versucht,	von	 ihren	eigenen	
mö rderischen	 Fantasien,	 ihrer	 Schuld	 zu	 sprechen.	 Das	 Durcharbeiten	 der	 ö dipalen	
Verstrickung,	Faszination	und	Identifikation	und	Desidentifikation,	den	Vater	betreffend,	
seien	offenbar	nicht	erfolgt.		

So	viel	aus	der	Praxis	zur	Veranschaulichung	der	zentralen	These	Kahns,	der	zufolge	die	
Psychoanalyse	entgleist,	 sobald	man	die	Shoa	 zum	Trauma	macht,	und	zwar	nicht	nur	
auf	der	Opfer-,	sondern	ebenso	auf	der	Tä terseite.	Freuds	Kriterium	des	Ü berdeutlichen	
als	Beweis	fü r	eine	Deckerinnerung,	wird	dann	wie	in	diesem	Beispiel	zum	Zeichen	einer	
Symbolisierungsstö rung,	„als	ob	die	Libido	selbst	angesichts	der	Gräueltaten	fü r	solche	
Patienten	disqualifiziert	wä re	und	es	unanständig	wä re,	den	libidinö sen	Impuls	mit	den	
grausamen	Tatsachen	der	Geschichte	zusammenzubringen…	Das	klinische	Argument	der	
beschädigten	 Psyche	 dient	 dazu,	 legitimerweise	 alles	 fernzuhalten,	 was	 in	 der	
analytischen	Situation	zum	Wiederaufleben	des	Barbarischen	in	der	Ü bertragung	fü hren	
kö nnte"	(Kahn,	2018	S.	305f,	Ü bers.	E.K.).	So	auch	offenbar	im	Fall	dieser	Patientin.	Der	
Analytiker	 reagiert	 in	 seiner	 Gegenü bertragung	 auf	 den	 Holocaust,	 reagiert	 auf	 den	
h i s tor i s chen	 Schrecken ,	 und	 versä umt	 es ,	 au f	 den	 Moment	 d ieses	
Ü bertragungsangebotes	 im	Prozessverlauf	zu	hö ren.	So	wurde	der	analytische	Rahmen	
durch	empathische	Fü rsorge	unterminiert.			

Dagegen	kö nnte	der	Resnais-Celan-Film	 ja	gerade,	 im	Sinn	von	Gubrich-Simitis	 (1984)	
als	 Realitä tssplitter	 zu	 verstehen	 sein,	 der	 die	 bislang	 verleugnete	 KZ-Realitä t	 fü r	
Analytiker	 und	 Analysandin	 bezeugt,	 so	 dass	 letztere	 ihre	 eigene	 psychische	 Arbeit	
daran	knü pfen	kann.	Nämlich	ihren	Tierversuchstraum	als	Auftakt	einer	homosexuellen	
Ü bertragung.	Denn	der	fü hrte	zu	infantilen	Fantasien	wie	etwa	Babys	in	einem	Labor	zu	
erzeugen,	Babys	zu	tö ten,	den	Vater	fü r	die	Mutter	ü berflü ssig	zu	machen,	 ja,	an	Macht	
zu	ü bertrumpfen.	Vor	allem	aber	brachte	das	die	Schuldgefü hle	in	die	analytische	Arbeit,	
die	 sie	 ihren	 verstorbenen	 Geschwistern	 gegenü ber	 empfand,	 so	 als	 hä tte	 sie	 diese	
tatsä chlich	selbst	getö tet.	Schließlich	hatte	sie	selbst	jene	Krankheit	ü berlebt,	an	der	die	
beiden	anderen	gestorben	waren.	

Handelt	es	sich	hier	also	um	eine	Beschädigung	der	Symbolisierung,	um	einen	„Verlust	
der	 Metaphorisierung“	 (Grubrich-Smitis,	 1984)	 oder	 um	 ein	 Ü bermaß	 an	
Symbolisierung?	 	 Gerade	 nicht	 der	 Ausfall	 der	 Reprä sentation	 im	 Trauma	 sei	 das	
Problem,	 meint	 Kahn,	 sondern	 deren	 Ü berladung	 mit	 mö rderischen	 und	 infantil-
sexuellen	 Fantasien,	 die	 unmittelbar	 in	 die	 Urszene	 fü hrten,	 die	 aber	 oft	 in	 einer	
negativen	Bewegung	dem	psychischen	Zugriff	derart	entzogen	werden,	dass	Analytiker	
und	Analysand	tatsä chlich	glauben,	da	sei	nichts.	Die	Handhabung	der	Kur	sollte	diesem	
negativen	Akt	 einer	nachträglichen	Entleerung	Rechnung	 tragen,	 sollte	nicht	die	Leere	
fü llen	mü ssen.


Der	 Analytiker	 erschien	 in	 diesem	 Fall	 dagegen	 –	 zeitbedingt	 –	 wie	 taub	 auf	 seinem	
dritten	Ohr.	Wurde	 da	 nicht	 in	 einem	Gegenü bertragungsschreck	 der	 Ü berich-Konflikt	
des	 Analytikers	 aktiviert	mit	 der	 Folge,	 den	 Zwang	 der	Methode	 abzustreifen	 und	 auf	
Fü rsorge	 umzuschalten,	 um	 Schlimmeres	 zu	 verhindern?	 Verhindert	 aber	 wurde	 der	
Einbruch	der	infantilen	Urszenen-KZ-Fantasie	in	die	Ü bertragung.	Auch	der	schlimmste	
Vater	haust	schließlich	in	der	Urszenenfantasie	seines	Kindes.	Der	Weg	zur	Erinnerung	
aber	 braucht	 das	 Infantile,	 das	 die	 Erinnerungsspur	 besetzt,	 sie	 unter	 „Affektdruck“	
bringt	und	so	zum	Erinnern	der	historischen	Wahrheit	drängt.


18



Die	Kohäsion	in	der	innig	verbundenen	Masse	und	die	Resubjektivierung.	


Abschließend	ein	Wort	zur	Wirklichkeit	des	Mö rders,	der	unversehens,	„einfach	so“,	weil	
es	getan	werden	muss,	zum	Massenmö rder	werden	konnte	–	eine	gleichsam	chemische	
Reaktion,	 die	 unter	 bestimmten	 Bedingungen	 zwangsläufig	 ausklinkt.	 Was	 geschieht,	
wenn	 der	 Einzelne	 sich	 aus	 der	 Masse	 zurü cknimmt,	 seine	 Subjektivitä t	
zurü ckzugewinnen	 sucht?	 Triest	 (2024)	 zufolge	 geht	 das	 nur	 ü ber	 eine	 kaum	
erträgliche,	konflikthafte	Passage	der	Rü ckkehr	in	die	persö nliche	Wirklichkeit.	Jonathan	
Littell	beschreibt	 in	seinem	Roman	„Die	Wohlgesinnten“	 (2009)	einen	solchen	Versuch	
auf	Tä terseite.	Das	sogenannte	rein	chemische	Element	der	Mordordnung	organisiert	da	
zwar	die	Bü rokratie,	fährt	aber	zugleich	unter	Umgehung	der	Psyche	in	den	Kö rper	des	
Protagonisten	 und	 Massenmö rders,	 reißt	 diesen	 in	 eine	 halluzinatorische	
Spiegelbeziehung	 zum	 „Kö rper	 der	 Welt“	 (Tysebeart,	 2011,	 S.94),	 in	 der	 das	 Morden	
geschieht:	 Entleeren,	 Ausstoßen,	 Auslaufen,	 Verflü ssigen,	 was	 reflektorisch	 seinen	
eigenen	 Kö rper	 ergreift,	 infiziert	 von	 den	 Kö rpern,	 die	 sich	 um	 ihn	 herum	 auflö sen,	
aufhäufen	 und	 entleeren.	 Rasende	 Wut	 erfü llt	 ihn	 ü ber	 die	 Widerständigkeit	 der	
Wirklichkeit,	 die	 sich	 nicht	 leichthin	 auflö sen	 lä sst.	 Das	 hervorquellende	 Auge	 einer	
niedergeknü ppelten	Sterbenden	lä sst	im	Gewaltakt	das	eigene	Auge	hervorquellen.	Alles	
ist	 zu	 nah,	 es	 muss	 daher	 spiegelbildlich	 erbrochen,	 entleert,	 verflü ssigt,	 mit	 Gewalt	
weggemacht	werden.	Das	erinnert	an	Lochs	Ü berlegung:		Der	Mord	geschieht,	wenn	das	
Objekt	 wirklich	 weggemacht	 werden	 muss,	 wenn	 es	 nicht	 negativierbar,	 nicht	 in	
Gedanken	und	Sprache	verwandelbar	ist.	Hier	stö ßt	die	Sprache	an	die	Wirklichkeit,	die	
nicht	 nachgibt,	 in	 Form	 der	 Leichenberge	 und	 ihrer	 Beseitigung.	 Dieses	 Problem	
inspirierte	 die	 tü ftelnden	 „Techniker	 der	 Endlö sung“	 (Dö ser,	 2025),	 und	 in	 schö ner	
Gemeinschaftsarbeit	 wurde	 der	 „kontinuierlich	 arbeitende	 Leichenverbrennungsofen	
fü r	Massenbetrieb“	erfunden“ .	
10

Tysebeart	(ebd.)	beschreibt	 in	 ihrer	Rezension	zu	Littells	Roman	dieses	Geschehen	mit	
Piera	 Aulagnier	 (vgl.	 Feurer,	 2024)	 als	 Scheitern	 der	 Reprä sentationsfunktion	 im	
Massengeschehen	 und	 sieht	 im	 Massenmord	 den	 Hö hepunkt	 jenes	 Freud´schen	 innig	
verbundenen	 Seins	 erreicht,	 einfach	 weil	 in	 diesem	 regressiven	 Massensog	 das	
sogenannte	 „Originä re“	 der	 Reprä sentationsfunktion	 alle	 erfasst	 und	 vereint.	 Weder	
Fantasien	eines	Primä rprozesses	noch	Gedanken	des	Sekundä rprozesses	vermö gen	die	
originä ren	 kö rperlichen	 Prozesse	 -	 das	 Ausstoßen,	 Entleeren,	 Aufsaugen,	 Auslaufen,	
Verschlingen	 etc.	 -	 zu	 binden.	 Das	 Originä re,	 „jenes	 sensorische	 Feld	 des	
Sprachbeginns“	(Kahn,	2018,	S.	257,	Ü bers.	E.K.)	wird	nicht	zu	Sprache,	sondern	mü ndet	
in	 Aktion.	 Die	 Auflö sung	 des	 psychischen	 Apparates	 im	 Massenwahn	 wird	 nur	 noch	
zusammengehalten	 vom	 bü rokratischen	 Apparat,	 der	 die	 Unterwerfung	 des	
funktionalen	Menschen	reguliert.	


Der	 Henker	 bei	 Kertesz	 (2007)	 handelt	 rein	 funktional,	 abgeschirmt	 von	 seiner	
Subjektivitä t.	Er	kennt	kein	Zurü ck,	nur	die	Vermittlung	seiner	Technik	–	sein	Triumph	–
an	Andere.	Littells	Protagonist	muss	erst	einen	zusä tzlichen	persö nlichen	Mord	aus	Hass	
und	Liebe	begehen,	damit	er	Schuld	empfindet	und	die	Rachegö ttinnen	fü rchten	lernt.	Er	
bleibt	 am	 Ende	 „allein…	 mit	 der	 Grausamkeit	 seines	 Lebens“.	 (Littell,	 2009,	 S.1389)	
Schuld	und	Reue	in	Bezug	auf	den	Massenmord	bleiben	ihm	verschlossen.


 In der Diskussion der WLV stellte sich die Frage nach der Existenz von effizienter Gemeinschaftsarbeit, wie 10

sie funktionierenden Gruppen im Gegensatz zur Masse eignet, am Beispiel dieser tüftelnden Techniker.
19



Fü r	die	Seite	der	Opfer	sieht	Triest	(2024)	Hoffnung,	wenn	eine	Sprache	gefunden	wird	
fü r	das	Unsagbare,	bevor	noch	der	Massensog	–	auch	die	Opfer	eines	Massakers,	zieht	es	
ja	zur „seelischen Entlastung“	 in	eine	Massenidentitä t	–	das	 individuelle	Erleben	ganz	
und	gar	aufgelö st	hat.	Wenn	es	also	gelingt,	den	Rachetaumel	des	Opferseins	aufzuhalten	
und	der	Versuchung	zur	raschen	seelischen	Entlastung	–	nachträglich	–	zu	widerstehen.


Kontakt:	Erika	Kittler,	Im	Brü hl	1,	79297	Sö lden,	E-Mail:	ekittler@t-online.de


LITERATUR


Angeloch, D. (2024): Nachtsicht. Psyche 78, 430-449.


Arendt, H. (1964): Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des Bösen. Von der Autorin 
durchgesehene und ergänzte deutsche Ausgabe. Übersetzung Brigitte Granzow. Piper, München 


Astel, A. (1968): Notstand. 100 Gedichte. Peter Hammerverlag, Wuppertal


Auerhahn N C, Laub D (1984) Annihilation and restoration: Posttraumatic memory as pathway and 
obstacle to recovery. Intern Rev Psychoanal 11:327–344


Bion, W.R. (1961): Experiences in Groups and Other Papers. London: Tavistock Publications Limited


Bohleber, W. (1989): Psychoanalyse, romantische Naturphilosophie und deutsches idealistisches 
Denken. In Psyche 43. /6, S. 506-521


Bohleber, W. (2000): Die Entwicklung der Traumatheorie in der Psychoanalyse. Psyche, 
54.,9/10, S.797-839


Borges, J.L. (1944): Tlön Uqubar Orbis tertius. In: Fiktionen Bd 3/1: Erzählungen 1939-1944 
Gesammelte Werke, Hanser 1981, Berlin


Botella, C. & Botella. S. (2001a): La figurabilité psychique. Paris, Lausanne (Delachaux et Nestlé). 


Botella, S. (2003) Une „théorie implicite“de la pratique analytique. Revue francaise de psychanalyse 
67, 1173-1184.


Coblence, F. (2012): « Ce qui fut commencé avec le père s'achève avec la masse », Revue française 
de psychanalyse 76, 1377-1383.


Döser,J.: 2025: Zur Ausstellung in Essen zu den Technikern der Endlösung.  Internetzeitung der DPV


Eickhoff, F. W. (2016): Buchessay zu »The work of psychic figurability. States without representation«. 
Zeitschrift für psychoanalytische Theorie und Praxis, 29, 448–460. 


Feurer, M. (2024): Von der Vernichtung des Denkens bis zu seiner Überbesetzung. Angriffe auf das Denken bei 
Piera Aulagnier und Donald W. Winnicot. In: Zeitschrift für psychoanalytische Theorie und Praxis 39, xxx 


Freud, S. (1905c): Der Witz und seine Beziehung zum Unbewußten. GW 6


Freud, S. (1912-13a): Totem und Tabu. GW 9


Freud, S. (1921c): Massenpsychologie und Ichanalyse. GW 13, 71-161. 


20



Freud, S. (1927c): Die Zukunft einer Illusion. GW 14, 325-380


Freud, S. (1930a [1929]): Das Unbehagen an der Kultur. GW 14, 419-506.


Freud, S. (1939a [1934-38]): Der Mann Moses und die monotheistische Religion. GW 16, 103-246


Grubrich-Simitis,Ilse: Vom Konkretismus zur Metaphorik. Psyche,1984, 38(1), 1-28


Granek, M. (2019): Ce que le nazisme a fait à la psychanalyse, de Laurence Kahn RFP 2019/4 (Vol. 83), 1267 à 
1274


Herzog, D. (2023): Cold War Freud. Suhrkamp Wissenschaft


Kahn, L. (2007): Wenn man die Shoah zum Trauma macht. Das Verschwinden des Vaters aus der 
psychoanalytischen Theorie. ZpTP, 3, 327–348.


Kahn,L.(2014): Le psychanalyste apathique et le patient postmoderne. Penser / rêver. Éditions de l
´Olivier


Kahn, L. (2015): « La bête humaine a quand même besoin d'être domptée » À Propos D'un Silence 
Et D'un Effroi, P. 125 à 143. In: Le meurtre fondateur. L’acte psychique par excellence Hrsg. :Bernard 
Chervet,  Monographies et débats de psychanalyse, PUF Paris

Kahn,L (2016): La lutte à mort. Weltanschauung scientifique, réalité et psychologie du moi par 
sombres temps. Rfp 80, S. 65 à 91 


Kahn,L (2018): Ce que le nazisme a fait à la psychanalyse. Paris, Puf, „Petite Bibliothèque de 
psychanalyse“. 


Kahn,L. (2021): Entretien avec Laurence Kahn Déc, 2021Psy, RENCONTREOff. La RFP. https://
www.rfpsy.fr/entretien-laurence-kahn/
 Kahn, L. (2024): Le point zero: deux questions à Laurence Kahn. https://www.rfpsy.fr/deux-questions-
a-laurence-kahn-a-propos-de-son-article-lheure-zero-mythe-derealisation-fondation/ Article paru dans 
la RFP 87 (4): 815-827, 2023.


Kahn, L. (2025): Verirrungen der Freiheit. ZpTP 2025, 3, S.267-286


Kertész, I. (1993): Galeerentagebuch. (Orig.: Gályanapló. Holnap, 1992), übersetzt von Kristin 
Schwamm. Rowohlt, Berlin 


Kertesz,I. (2002): »Heureka!«. Rede zum Nobelpreis 2002. MLA style: Imre Kertész – Nobelvorlesung. 
NobelPrize.org. Nobel Prize Outreach 2025. Sat. 8. Feb. 2025. <https://www.nobelprize.org/prizes/
literature/2002/kertesz/25352-imre-kertesz-nobelvorlesung/> 


Kertész, I. (2003): Die exilierte Sprache (Rede). In: Ders.: Die exilierte Sprache. Essays und Reden. 
Vorwort von Péter Nádas, übersetzt von Kristin Schwamm, György Buda u. a. Suhrkamp, Frankfurt 
am Main, 206-221.

Kertesz, I. (2007): Ich, der Henker. In: Opfer und Henker. Transit, Berlin  


Klemperer, V. (1966): Die unbewältigte Sprache. Aus dem Tagebuch eines Philologen `LTI´. Melzer, 
Darmstadt


Koppenfels, von,M. (2012): Schwarzer Peter. Der Fall Littell, die Leser und die Täter. Wallstein, 
Göttingen


Kulka, O. D. (2013 [1984]): Landschaften des Metropole des Todes. (Deutsche Verlags-Anstalt. 
München


Laub, D., Auerhahn, N.C. (1991). Zentrale Erfahrung des Überlebenden: Die Versagung von 
Mitmenschlichkeit. In: Stoffels, H. (eds) Schicksale der Verfolgten. Springer, Berlin, Heidelberg


21

https://shs.cairn.info/publications-de-bernard-chervet--10323?lang=fr
https://shs.cairn.info/publications-de-bernard-chervet--10323?lang=fr
https://shs.cairn.info/collection-monographies-et-debats-de-psychanalyse?lang=fr
https://www.rfpsy.fr/categorie/psy/
https://www.rfpsy.fr/categorie/focus/
https://www.rfpsy.fr/entretien-laurence-kahn/
https://www.rfpsy.fr/entretien-laurence-kahn/
https://de.wikipedia.org/wiki/P%25C3%25A9ter_N%25C3%25A1das


Legendre, P. (1998): Verbrechen des Gefreiten Lortie. Abhandlung über den Vater, Freiburg: Rombach 


Littell, J. (2009): Die Wohlgesinnten. Berlin Verlag, Berlin  

Loch, W, (1965): Zur Struktur und Therapie schizophrener Psychosen aus psychoanalytischer 
Perspektive. Psyche 19, 172-187. 


Loch, W. (1970): Zur Entstehung aggressiv-destruktiver Aggressionsbereitschaft. Psyche 24, 241-259. 


Loch, W. (1974):  Der Analytiker als Gesetzgeber und Lehrer. Psyche 28, 431-460.


Loch, W. (1993): Deutungs-Kunst. Dekonstruktion und Neuanfang im psychoanalytischen Prozesß. 
Tübingen, edition diskord.


Loch, W. (2009): Mein Weg zur Psychoanalyse. Über das Zusammenwirken familiärer, 
gesellschaftlicher und individueller Faktoren. In: Hermanns M.L. (Hrsg.) Psychoanalyse in 
Selbstdarstellungen 11-42. Frankfurt a.M., Brandes und Apsel


Loch, W. (2016 [1962]): Anmerkungen zur Pathogenese und Metapsychologie einer schizophrenen 
Psychose. ZpTP, 4, S. 280-317  


Pollack (2020) Psychoanalyse im Richtlinienkorsett. Psyche, 74, 2020, 395–420.


Pollack (2025): Elfenbeinturm oder Überanpassung. (Internetzeitung der DPV )


Scharbert, G. (2017): Tell me true, tell me why / was Jesus crucified. Prolegomena zu einer späten 
mediengeschichtlichen These Friedrich Kittlers. In: Kittler, F. Berz, P., Strauss, J., Weibel, P. (Hrsg.): 
Götter und Schriften rund ums Mittelmeer, S.413-440. Fink-Verlag, Paderborn 


 Tysebeart, E. (2011): Der Körper der Welt. Zu Jonathan Littells Roman Die Wohlgesinnten. In: ZpTP  
2011, 1, 76-82.


Triest (2024): Und die Sphinx weint… ZpTP 2024,4, S.180-202 


Vogel M. (2025): Rezension zu Wolfgang Hegener (2023): Am Anfang war die Schrift. ZpTP 2025,1, 
S.90-98


Zaltzman, N. (2007): l´esprit du mal. Penser / rêver. Éditions de l´Olivier


Zusammenfassung:


Von Wolfgang Lochs Frage nach dem Rätsel der Transformation von individuellem Hass in 
Massenpsychose ausgehend, folgt die Autorin Laurence Kahns Buch: „Was der Nazismus mit der 
Psychoanalyse gemacht hat“. Es geht um die versäumte Analyse der Zerstörungsmechanismen, die 
über die Sprache in das Denken transportiert wurden und die psychoanalytischen Grundbegriffe so 
vereinnahmt hatten, dass die Psychoanalyse die Thesen Freuds zum Massenmord „vergessen hatte“. 
Es geht weiter um die Frage, wie die Psychoanalyse in reparativer Absicht, oft selbstschädigend, das 
sprachliche, rechtliche und symbolische Chaos zu ordnen versuchte. Betont wird, wie Loch durch sein 
entschiedenes Eintreten für die Freud´sche Methode, die verarmte deutsche Psychoanalyse wieder auf 
den Weg gebracht hat und mit seinem Prinzip der Deutungsoptionen das talmudische Prinzip der 
unabschließbaren Auslegung, dem Freuds Konstruktion der Psyche folgt, aufgegriffen und bestätigt 
hat. Kahn verteidigt insbesondere den vom Nazismus zerstörten, jüdisch verwurzelten, triangulären 
Erkenntniszugang, Dass dieser durch einen direkten empathischen Zugriff ersetzt werden konnte, sieht 
sie als besonders schwerwiegende Beschädigung.  


 
22



23


	Kahn,L. (2021): Entretien avec Laurence Kahn Déc, 2021Psy, RENCONTREOff. La RFP. https://www.rfpsy.fr/entretien-laurence-kahn/
	Zusammenfassung:
	Von Wolfgang Lochs Frage nach dem Rätsel der Transformation von individuellem Hass in Massenpsychose ausgehend, folgt die Autorin Laurence Kahns Buch: „Was der Nazismus mit der Psychoanalyse gemacht hat“. Es geht um die versäumte Analyse der Zerstörungsmechanismen, die über die Sprache in das Denken transportiert wurden und die psychoanalytischen Grundbegriffe so vereinnahmt hatten, dass die Psychoanalyse die Thesen Freuds zum Massenmord „vergessen hatte“. Es geht weiter um die Frage, wie die Psychoanalyse in reparativer Absicht, oft selbstschädigend, das sprachliche, rechtliche und symbolische Chaos zu ordnen versuchte. Betont wird, wie Loch durch sein entschiedenes Eintreten für die Freud´sche Methode, die verarmte deutsche Psychoanalyse wieder auf den Weg gebracht hat und mit seinem Prinzip der Deutungsoptionen das talmudische Prinzip der unabschließbaren Auslegung, dem Freuds Konstruktion der Psyche folgt, aufgegriffen und bestätigt hat. Kahn verteidigt insbesondere den vom Nazismus zerstörten, jüdisch verwurzelten, triangulären Erkenntniszugang, Dass dieser durch einen direkten empathischen Zugriff ersetzt werden konnte, sieht sie als besonders schwerwiegende Beschädigung.


