
Kommentar zu Frau Cassel-Bährs Vorlesung ​
„Theoretische Konstruktionen mit ungesichertem Inhalt“: Weiblichkeit, Mütterlichkeit 

und Geschlechterdifferenz in Identitätspolitik und Psychoanalyse​
Wolfgang Loch Vorlesung 2025, Tübingen 

 

Liebes Publikum, ​
Mein Name ist Clara Frommke, ich bin DPV-Kandidatin am Frankfurter Psychoanalytischen 
Institut und Mitarbeiterin der Ambulanz des Sigmund-Freud-Instituts. Ich habe heute die 
Ehre, Frau Cassel-Bährs Vorlesung zu kommentieren. Diesen Kommentar zu verfassen ist 
mir nicht leicht gefallen, weil ich Frau Cassel-Bährs Vortrag als in sich so schlüssig 
empfunden habe, dass ich nicht unmittelbar das Bedürfnis hatte, ihrem Text etwas 
hinzuzufügen. Ich habe mich stattdessen entschieden, Ihnen drei Gedanken darzulegen, die 
mir nach dem Lesen gekommen sind. Ich lade Sie herzlich ein, ausgehend davon, 
gemeinsam mit mir weiterzudenken.  

Gedanke 1: Eine Feministin muss sich vor der Biologie nicht 
fürchten 
Ich beginne mit einem Zitat von Lorraine Daston (2018): „Warum erscheint die Berufung auf 
die Natur, der Rekurs auf empirische biologische Daten, so unausweichlich reaktionär?“  

Als Feministin meiner Generation - politisiert in Zeiten von Identitätspolitik und 
Queerfeminismus - zucke ich innerlich zusammen, wenn Psychoanalytiker:innen über „die 
biologische Grundlage der Geschlechter“ sprechen möchten. Die Biologie, “die Wissenschaft 
der Gesetzmäßigkeiten im Ablauf des Lebens von Pflanze, Tier und Mensch”, wird schnell 
zum Referenzpunkt der konservativen Normierung der „Natur des weiblichen Körpers”. Im 
vorherrschenden Bild idealer Weiblichkeit ist häufig noch eine Identifikation von Frau und 
Natur zu beobachten, wenn Frauen auf Prokreation und Care-Arbeit zurückgebunden 
werden. Entweder in Form eines benevolenten Sexismus, der Frauen auf ihre “unschuldige 
Natur” reduziert, oder auch, in weniger benevolenter Form, wenn devianter Weiblichkeit die 
Natürlichkeit abgesprochen wird (Stögner, 2018, S. 69). Vielleicht ist es deshalb zu einem 
feministischen Schutzschild geworden, jegliche Auseinandersetzung mit der Biologie des 
weiblichen Körpers reflexhaft abzulehnen.  

Auch Elizabeth A. Wilson stellt in ihrem Buch „Gut Feminism – Eingeweide, Pillen, 
Feminismus“ fest, dass die feministische Theorie “nach wie vor ein Problem mit der Biologie” 
habe (2021, S. 33). Trotz des expliziten Interesses am Körper setze sich die feministische 
Forschung nur ungern mit biologischen Daten auseinander, sondern beschränke sich 
zumeist auf Methoden des Sozialkonstruktivismus (S. 33). Lynda Birke, eine feministische 
Biologin, beschreibt den bisherigen Diskurs wie folgt: „Der Schwerpunkt unserer 
Theoriebildung lag auf der sozialen Konstruktion des Geschlechts. Der Körper kam darin so 
gut wie nicht vor” (2000, zitiert nach Wilson, 2021, S. 34).  

Im Feld der feministischen Theorien des Körpers wurde in den letzten Jahrzehnten 
bahnbrechendes geleistet: Verschiedenste Autorinnen haben gezeigt, dass sich Körper je 
nach Kultur oder historischen Epoche unterscheiden, dass Ordnungen des Geschlechts, der 
Sexualität oder rassistische Strukturen den Körper in bestimmten Hinsichten konstituieren, 
dass der Körper durch neue Technologien und medizinische Erkenntnisse gestaltet werden 
kann (Wilson, 2021, S. 33). Nach Wilson war dieser “Antibiologismus” lange eine zentrale 
Voraussetzung für diese feministische Theorieentwicklung (S. 33). Sie schreibt: “Der 

1 



Antibiologismus beschneidet und beschränkt die feministische Theoriebildung, aber er hat ihr 
eben auch eine rhetorische Wirkmächtigkeit gegeben, die jetzt nicht so leicht wieder 
aufzugeben ist” (S. 33).  

Frau Cassel-Bähr warnt, wie schnell Ideologien im Spiel sind, wenn bezüglich Gender, 
Reproduktion und Elternschaft eine “Rückbesinnung auf die Natur” gefordert wird. Ich denke, 
sie berührt damit diesen gefühlten Widerspruch, den viele Psychoanalytiker:innen gut 
kennen und den Wilson wie folgt formuliert: “... dass die Natur sowohl 
Entstehungsvoraussetzung, als auch politisch unerheblich ist, dass sie für unsere politischen 
Anliegen nicht von Belang sein soll, zugleich aber gefährlich schwer auf ihnen lastet.“ 
(Wilson, 2021, S. 33).  

Ich lese den Vortrag von Frau Cassel-Bähr in ähnlicher Weise: Sie erkennt an, dass die 
Reproduktionsmedizin und die Identitätspolitik wichtige Freiheits- und Möglichkeitsräume 
eröffnet haben und sie erinnert zugleich daran, dass der Körper weiterhin eine materielle 
Gegebenheit darstellt. Wir erinnern uns: “Das Ich ist in erster Linie ein Körperliches” (S. 
Freud, 1923b, GW XIII, 253). Jede einzelne von uns hier entstammt dem Körper einer 
anderen Person, wurde durch eine Vagina auf die Welt gepresst oder durch einen Schnitt in 
der Bauchdecke von menschlichen Händen an die Luft geholt. Es wäre schade, wenn wir 
uns die empirischen Untersuchungen dieser Körperphänomene, die modernen Erkenntnisse 
der Genetik, der Neurophysiologie, der Biochemie, entgehen lassen würden (vgl. Wilson, 
2021). 

Ich möchte hier, Frau Cassel-Bähr folgend, die biologische und die sozialkonstruktivistische 
Perspektive vereinen, wenn ich sage: Eine Feministin muss sich vor der Biologie nicht 
fürchten. Reaktionäre Standpunkte haben das Feld der Biologie lange für sich vereinnahmt, 
aber eine Auseinandersetzung mit der Biologie unserer Körper muss nicht reaktionär sein. 
Auf Grundlage aktueller Forschung lässt sich nicht länger von “der Autorität der Natur” mit 
einem einzigen Schaltzentrum im Körper - etwa dem Gehirn - sprechen. Vielmehr zeichnen 
biologische Daten “ein Bild von Netzen der Affinität, innerhalb derer organische Entitäten ihre 
natürlichen Fähigkeiten in wechselseitigen, oft asymmetrischen Beziehungen zu anderen 
entfalten” - wie das Zusammenspiel von Psyche und Darm-Mikrobiom zeigt, dass die 
Vorstellung eines autonomen, alleinregierenden Gehirns infrage steht (vgl. Wilson, 2021, S. 
96ff; Konturek et al., 2016). Lorraine Daston schreibt von der Natur als eine „Wunderkammer 
aller möglichen Ordnungen“. In ihrer Vielfalt und Komplexität lasse sich eigentlich für jede 
vorstellbare soziale Ordnung ein entsprechendes Vorbild finden (Daston, 2018, S. 8). Die 
Ordnung der Natur ist nicht das, was einer sozialen Konstruktion vorausgeht, sondern selbst 
Teil der sozialen Konstruktion (Daston, 2018, S. 86). Autorinnen wie Elizabeth Wilson und 
Lynda Birke plädieren für ein neues Verständnis biologischer Prozesse als kulturell 
interpretier- und beeinflussbar. Sie untersuchen, wie innere Organe durch Bildsprache und 
metaphorische Erzählungen symbolisch aufgeladen werden und betrachten den Körper als 
sich entwickelndes, veränderbares System, die Biologie als plastische, dynamische 
Wissenschaft. Der feministische Blick auf den Körper muss nicht an der Hautoberfläche 
aufhören, er darf sich auch die Welt der Organe erschließen (Birke, 2019). So bleibt auch 
Frau Cassel-Bähr heute nicht bei den äußeren Genitalien stehen, sondern wagt sich vor, 
hinein in den Körper, in den “weiblichen Innenraum”, bis zum Uterus, immer weiter bis zur 
Zellebene, zum Ursprung des Lebens. 

Gerade weil ich davon überzeugt bin, dass die Biologie keine schlüssige Lösung für 
ungeklärte Probleme der Psyche oder Politik anbietet, unser Nachdenken darüber aber doch 
bereichert, möchte ich meinen ersten Gedanken mit einem Zitat von Elizabeth Wilson 

2 



abrunden:  “Wenn der Substanz des Lebens, wie ich behaupte, als solcher keine Orthodoxie 
eigen ist (wenn sie so pervers und widerspenstig wie jedes soziale, textliche, kulturelle, 
affektive, ökonomische, historische oder philosophische Gebilde sein kann): Warum haben 
wir Feministinnen uns dann so bereitwillig vom überkommenen Biologismus auf die 
Vorstellung dieser Substanz als einer vorherbestimmten, ewigen Materie festlegen lassen?” 
(Wilson, 2021, S. 80). 

Gedanke 2: Geschlechtlichkeit jenseits der “biologischen Frau” 
und des “monosexuellen Uterus” ist denkbar. 
Die zentrale These in Frau Cassel-Bährs Vortrag verstehe ich so: Die Fortpflanzungsfunktion 
der Frau, ihre Fähigkeit, schwanger zu werden, spielt für die weibliche Entwicklung und die 
geschlechtliche Differenz eine zentrale Rolle. Frau Cassel-Bähr stellt fest, dass die 
biologischen Grundlagen ihrer These nicht mehr allzu eindeutig scheinen: „Heutzutage“ 
können auch Trans*männer schwanger werden. Die Reproduktionsmedizin hat Sex und 
Fortpflanzung voneinander entkoppelt. Die Sicherheit darüber, was noch als biologische 
Tatsache gelten kann, geht verloren.  

Dieser Verunsicherung zum Trotz hält Frau Cassel-Bähr an ihrer These fest, da die Spaltung 
zwischen Sexualität und Fertilität ihres Erachtens „genuin weiblich“ sei, denn Zitat: “nur 
biologische Frauen können schwanger werden und gebären”.  

Bereits im vorherigen Abschnitt haben wir uns unter die Bauchdecke, hinein in den Körper 
gewagt - und stellen fest: Der Begriff der „biologischen Frau“ lässt sich nicht eindeutig 
fassen: Er kann eine Person mit XX-Chromosomen meinen, eine Person mit erhöhtem 
Östrogen-Spiegel, eine Person mit Vulva und Klitoris, eine Person mit Brüsten oder - und ich 
denke, darauf möchte Frau Cassel-Bähr hinaus: eine Person mit Uterus. Weil Körper keine 
geschlossenen, identisch reproduzierbaren Systeme sind, kann es auf chromosomaler, 
hormoneller und anatomischer Ebene zu angeborenen Abweichungen kommen und zu 
solchen, die sich anhand moderner Technologien herbeiführen lassen. Man könnte sagen: 
Es liegt in der Natur des Menschen, sich und seinen Körper auf ständig neue Arten zu 
modifizieren. Dies wird eine Kategorisierung der Geschlechter anhand konkreter körperlicher 
Eigenschaften auch künftig immer weiter erschweren. 

Frau Cassel-Bähr sieht den Raum non-binärer Phantasien nun nicht mehr durch die 
Tatsache begrenzt, dass Frauen keinen Penis haben, sondern vielmehr durch die Tatsache, 
dass sie einen Uterus haben. Ich bin mir aber unsicher, inwiefern es sinnvoll ist, den Uterus 
zum neuen zentralen Organ “des Geschlechterunterschieds” zu erklären oder zum “einzigen 
monosexuellen Organ”. Zumal ich Frau Cassel-Bährs Einführung so verstehe, dass sie die 
Kategorie der “biologischen Frau” zu Beginn ihres Vortrags selbst infrage stellt. Man erinnere 
sich: die schwangeren Trans*Männer. So sehr ich mit Frau Cassel-Bährs Fokus auf den 
Uterus als Gegenentwurf zum bisherigen Phallozentrismus erst mal mitgehen möchte, 
hadere ich doch mit einer solchen Fokussierung “des einen Organs” - sei es nun der Phallus 
oder der Uterus, der ihn ersetzt. 

Frau Cassel-Bähr möchte über die Mann-Frau-Binarität hinausdenken und formuliert deshalb 
eine neue Binarität: “Es gibt Personen, die potenziell schwanger werden können und solche, 
die es definitiv nicht können”. Ich möchte auch an dieser Binarität Zweifel anmelden: Eine 
Kinderwunschbehandlung ermöglicht zum Beispiel manchen Frauen eine Schwangerschaft, 
die durch Sex allein definitiv nicht hätten schwanger werden können. Inwieweit ist es sinnvoll, 
die eine Binarität durch die Konstruktion einer neuen Binarität abzulösen?  

3 



Selbst das Kriterium des Uterus - Haben oder Nicht-Haben - erlaubt keine eindeutig binäre 
Zuordnung: Das Deutsche Ärzteblatt berichtet 2023 von Uterustransplantationen im 
Experimentalstadium. Die Zielgruppe sind aktuell vor allem Frauen mit 
Mayer-Rokitansky-Küster-Hauser-Syndrom (MRKH), bei denen die uterinen Strukturen nur 
rudimentär ausgebildet sind oder gänzlich fehlen, die Ovarialfunktion jedoch intakt ist. Die 
Lebendgeburtrate nach einer Uterustransplantation betrage aktuell 80 Prozent.  

Die erste Empfängerin einer solchen Uterustransplantation hieß Lolita C. Sie ist vom 
MRKH-Syndrom betroffen, soll ohne Uterus auf die Welt gekommen sein und ohne 
vollständig ausgebildete Vagina. Eine Vagina wurde künstlich modelliert und der Uterus 
wurde mithilfe einer Organspende transplantiert. Sie habe im Jahr 2015 mithilfe dieses 
implantierten Uterus ihren Sohn Cash geboren. Bei der Organspende handelte es sich 
übrigens um den Uterus ihrer Schwester Linda (Eberhard, 2022).  

Lolita C. berichtet in einem Interview über die Uterustransplantation: “Ich hatte keine Angst. 
Ich wollte diese Operation so sehr, und wenn ich dabei sterben würde. Kurz nach der 
Operation hatte ich dann große Schmerzen. Aber ich war wie ein neuer Mensch. Ich war 
endlich vollständig. So viele Gefühle, so viel Leid waren jahrelang mit diesem Organ 
verknüpft gewesen. Dann hat mich die Gebärmutter meiner Schwester zur Frau gemacht. Ich 
war endlich wie die anderen, ich hatte die Chance, Kinder zu bekommen. Und meine 
Schwester? Die war froh, dass sie ihren Uterus los war” (Eberhard, 2022). 

Falls Sie es sich nicht bereits denken: Ja, auch Uterustransplantationen für Trans*frauen sind 
bereits im Gespräch und vermutlich in baldiger Zukunft möglich (Richards et al., 2023). 
Genau genommen spräche dann auch nichts dagegen, dass Cis Männer mithilfe einer 
Uterustransplantation ein Kind austragen. Vielleicht wird das dann der neue moderne Vater. 
Oder sind Männer, die einen Uterus haben und schwanger werden können, keine Männer 
mehr, sondern Frauen? 

Sie sehen - eigentlich formuliere ich hier den Gegenentwurf zum Gegenentwurf: Frau 
Cassel-Bähr verwirft den Phallus als zentrales Geschlechtsmerkmal und setzt stattdessen 
den Uterus ins Zentrum ihrer Theorie. Wenn ich nun aber auch “den monosexuellen Uterus” 
infrage stelle - was bleibt dann? 

Meines Erachtens bleibt in Frau Cassel-Bährs Konzeption der Geschlechtlichkeit folgendes 
zentral: die Asymmetrie, die Ungleichheit, die Differenz. Gemeint ist die Anerkennung des 
Fact of Life, dass sich menschliches Leben nur aus anderem menschlichen Leben 
entwickeln kann, aus einem kooperativen schöpferischen Prozess, in dem die Ungleichheit 
der beteiligten Personen eine zentrale Rolle spielt. Ich möchte jene Asymmetrien betonen, 
die Frau Cassel-Bähr bereits erwähnt: Die Ungleichheit zwischen der Schwangeren und dem 
im Werden begriffenen Wesen in der Gebärmutter. Die Ungleichheit zwischen Mutter und 
Tochter, die Ungleichheit zwischen Mutter und Sohn, die Ungleichheit dieser beiden 
Ungleichheiten. Die Asymmetrien der psychosexuellen Entwicklung oder die Binarität von 
Eizelle und Samenzelle.  

Ich ergänze um weitere denkbare Szenarien: Die Ungleichheit zwischen der Frau, die 
schwanger wird, und der Frau, die die Eizelle gespendet hat. Die Ungleichheit zwischen dem 
Mann, der in einer Kabine eine Samenspende in einen Becher abgibt, und dem Lesbenpaar, 
das den Becher entgegennimmt. Die Asymmetrie zwischen der Frau ohne Uterus und dem 
Arzt, der ihr einen einpflanzt. Die Differenz zwischen den beiden Schwestern Lolita und 
Linda: eine mit Uterus, eine ohne. Was ich sagen möchte: Der Körper ist und bleibt wichtig, 
aber an welchen konkreten körperlichen Phänomenen wir Geschlechtlichkeit und Differenz 

4 



festmachen, wird sich mit fortschreitenden Technologien und Diskursen voraussichtlich 
immer wieder verändern. 

Es scheint bei der “Geschlechterdifferenz” weder um eine binäre Kategorisierung anhand der 
vorhandenen Organe zu gehen, noch um eine Einteilung nach dem Kriterium der 
Reproduktionsfähigkeit. Wie können wir Geschlechtlichkeit jenseits des “Phallus ja/nein, 
Uterus ja/nein, Zeugungsfähigkeit ja/nein” denken? Ich stimme mit Frau Cassel-Bähr 
überein, dass es bei Geschlechtlichkeit zentral um Asymmetrie geht - zum Beispiel zwischen 
zwei Elternteilen oder zwischen zwei Menschen beim Sex. Und ich stimme auch mit ihr 
überein, dass es um Körper geht - eine Uterustransplantation ist ein sehr körperlicher 
Prozess, ebenso wie eine Schwangerschaft, eine Geburt, eine Abtreibung. Mir gefällt, wie bei 
Frau Cassel-Bähr das Anerkennen von Differenz zu einem Entwicklungsziel wird, das auf 
verschiedenen Wegen erreicht werden kann.  

Hier wird der Uterus nun doch zu einer treffenden Metapher: In dieser Anerkennung der 
Differenz bei gleichzeitiger Abhängigkeit wird der schwangere Körper zum zentralen Sinnbild. 
Wie Frau Cassel-Bähr schreibt: “Mit Blick auf den Körper der schwangeren Mutter wird es 
schwer, gegenseitige Abhängigkeiten zwischen den Geschlechtern und Generationen zu 
leugnen und die Vorstellung einer universellen, den Körper einschließenden, herstellbaren 
Gleichheit aller Menschen, wie sie in westlichen Gesellschaften verbreitet ist, aufrecht zu 
erhalten”.  

Man hat Lolita C. in einem Interview gefragt, was eine Frau zur Frau macht. Sie sagt: “Das 
muss jede für sich selbst entscheiden. Das ist das Wichtigste, dass jede Frau das für sich 
selbst entscheiden kann. Ich war keine Frau, ich wusste nicht, was ich war. Ein paar Monate 
nach der Geburt war ich zu einem Treffen der MRKH-Patientinnen in Göteborg eingeladen. 
Ich hatte Cash auf dem Schoß, mein Baby. Da saß mir diese Frau gegenüber am Tisch. Ich 
habe in ihre Augen gesehen. Ich habe diesen Blick wiedererkannt - voller Schmerz, voller 
Neid: “Warum du? Warum nicht ich? [...] (Eberhard, 2022)”  

Um was für eine Differenz geht es hier eigentlich - War Lolita vor der Transplantation keine 
Frau, aufgrund eines Mangels, eines fehlenden Uterus? Ist Lolita erst recht eine Frau, weil 
sie angewiesen ist auf die Organspende ihrer Schwester, um zur Frau werden zu können? - 
Was könnte weiblicher sein als das? 

Gedanke 3: “Alle sind weiblich und alle hassen es.” 
Dieser dritte Gedanke stammt tatsächlich nicht von mir, sondern aus einem Essay von 
Andrea Long Chu aus dem Jahr 2019 mit dem Titel “Females - Alle sind weiblich - und alle 
hassen es.” 

In ihrem Essay definiert Chu Weiblichkeit als die universelle Geschlechtsform aller 
Menschen, die sich als Selbstverneinung definiert (2021, S. 19) Sie schreibt: “Für unsere 
Zwecke definiere ich hier als ‚weiblich‘ jeden psychischen Vorgang, bei dem das Selbst 
aufgeopfert wird, um Platz für das Begehren einer anderen Person zu schaffen. Dieses 
Begehren kann real oder imaginär, klar oder diffus sein – sexuelle Bedürfnisse von 
Partner:innen, verschiedene kulturelle Erwartungen oder konkret eine Schwangerschaft – in 
jedem Fall wird das Selbst ausgehöhlt und zum Brutkasten einer fremden Macht. Weiblich zu 
sein bedeutet, einer anderen Person das eigene Begehren zu überlassen – […] auch wenn’s 
nicht immer wehtut“ (Chu, 2021, S. 19). 

Gemeint sind hier also weder das biologische Geschlecht noch das soziale Gender. 
Weiblichkeit versteht Chu nicht als anatomisches oder genetisches Charakteristikum eines 

5 



Organismus, sondern vielmehr als eine existentielle universelle Kondition, die auf Männer 
und Frauen gleichermaßen zutrifft - nämlich als Zustand des Ausgeliefertseins an das 
Begehren eines Anderen (Chu, 2021, S. 19ff). Als Psychoanalytiker:innen ist uns dieser 
Gedanke nicht fremd - man denke an Laplanches Allgemeine Verführungstheorie, die 
“rätselhaften Botschaften” des Anderen, die unser Unbewusstes konstituieren. Chu benennt 
diese Conditio Humana des fremden Begehrens in uns als “weiblich” - Zitat: “Sein heißt, 
weiblich sein” (Chu, 2021, S. 20).  

Chu ist überzeugt, dass die aufkeimende Erkenntnis darüber, dass einem das eigene 
Begehren nicht zu eigen ist, permanent abgewehrt werden muss. Frauen “hassen” es also 
genauso sehr, weiblich zu sein, wie alle anderen, sie stünden nur eben als 
Repräsentantinnen der Weiblichkeit da und müssten daher eine andere Abwehrstruktur 
gegen das Weibliche entwickeln als Männer (Chu, 2021, S. 21). Nach Chu ist zur 
Entwicklung der eigenen Gender-Identität demnach entscheidend, wie eine Person mit 
dieser existentiellen Weiblichkeit umgeht. “Die spezifischen Abwehrmechanismen, die man 
bewusst oder unbewusst als Reaktion gegen die eigene Weiblichkeit im jeweiligen 
historischen oder soziokulturellen Kontext entwickelt, werden in der Regel als Gender 
bezeichnet” (S. 20). Mann und Frau dürften demnach nicht als unvereinbare Gegensätze 
oder Pole eines Spektrums verstanden werden, sondern als die beiden am häufigsten 
vorkommenden Abwehrstruktur-Gattungen “im Regnum des Weiblichen” (S. 20).  

Wenn Chu Weiblichkeit als einen Zustand definiert, in dem das Subjekt von etwas Anderem 
durchdrungen, kontrolliert oder geformt wird, könnte man Schwangerschaft als radikales Bild 
dieses Zustands betrachten. Eine Person trägt, nährt, verändert sich für ein Anderes: die 
Schwangerschaft als metaphorisches Extrem des Weiblichen.  

Vielleicht habe ich uns mit diesem dritten Gedanken nun auf einen konfusen Irrweg geführt, 
ich finde aber, dass der Essay von Andrea Long Chu einen Ausgangspunkt bietet, um 
darüber nachzudenken, wieso der schwangere Körper in der queerfeministischen 
Identitätspolitik so wenig Platz findet. “Die Wurzel jeder politischen Bewusstwerdung ist die 
aufkeimende Erkenntnis, dass einem das eigene Begehren nicht zu eigen ist, sondern dass 
man zum Vehikel für das Ego einer anderen Person geworden ist, kurz, dass man weiblich 
ist, aber wünschte, es wäre nicht so” (Chu, 2021, S. 21).  

Die Entwicklung der Geschlechtsidentität findet aber, das hat die heutige Vorlesung meines 
Erachtens eingängig verdeutlicht, eben nicht im objekt-leeren Raum statt, sondern ist wie 
Frau Cassel-Bähr beschreibt, höchst abhängig von Bezugspersonen, der äußeren Realität, 
dem Blick des anderen. Chu schreibt, Gender sei eigentlich “immer ein Prozess der 
Objektifizierung” - trans Frauen, die ihren Körper bis ins kleinste Detail modifizieren, um 
endlich als “Frauen gelesen zu werden”, wüssten das vermutlich besser als alle anderen. Die 
meisten Gendertransitionen von trans Menschen beginnen schließlich mit der Erkenntnis, 
dass die eigene subjektive Identität, das “Gefühl, eigentlich eine Frau zu sein”, “das Gefühl, 
eigentlich ein Mann zu sein”, für sich gesehen nutzlos ist. Andrea Long Chu stellt fest: “Wenn 
Identität alles wäre, was Gender ausmacht, müsste man die Transition einfach nur denken. 
[...] Aber Gender ist - wenn es denn eine Lehre aus der Gendertransition gibt - von der 
einfachen Bitte nach der korrekten Verwendung von Pronomen bis hin zu tiefgreifenden 
Operationen - etwas, was andere einem geben” (Chu, 2021, S. 46). Vielleicht wird jetzt 
meine intensive Beschäftigung mit dem Phänomen der Uterustransplantation 
nachvollziehbarer, weil hier selbst der Uterus etwas ist, das erst gegeben werden muss. 

Anhand dieser drei Gedanken, die ich hier heute mit Ihnen teilen durfte, wollte ich das 
unterfüttern, was Frau Cassel-Bähr meines Erachtens sehr treffend in ihrem Fazit formuliert 

6 



hat: Dass unsere Verwurzelung im Körperlichen, unsere Verwurzelung in Beziehungen, 
bestehen bleibt - aller Biotechnologie, allen Uterus-Transplantationen, allen neu 
erschlossenen Möglichkeitsräumen zum Trotz.   

7 



Literaturverzeichnis 

Ärzteblatt. (2023). Uterustransplantation noch im Experimentalstadium. Deutsches Ärzteblatt. 
Abgerufen am 24. September 2025, von 
https://www.aerzteblatt.de/archiv/uterustransplantation-noch-im-experimentalstadium-e22ed7
ab-9131-46b5-9fb5-69959f705f87 

Birke, L. (2019). Feminism and the biological body. Edinburgh University Press. 

Chu, A. L. (2021). Females: Alle sind weiblich (L. Sauer, Übers.). Merve.  

Daston, L. (2018). Gegen die Natur. C.H. Beck. 

Eberhard, B. (2022) Gebärmutter-Transplantation & Kinderwunsch. ScienceNotes. Abgerufen 
am 24. September 2025, von 
https://sciencenotes.de/gebaermutter-transplantation-kinderwunsch/ 

Konturek, P. C., & Zopf, Y. (2016). Darmmikrobiom und Psyche: Der Paradigmenwechsel im 
Konzept der Hirn-Darm-Achse. MMW – Fortschritte der Medizin, 158(Suppl. 4), 12–16. 
https://doi.org/10.1007/s15006-016-8304-z 

Richards, E. G., Ferrando, C. A., Farrell, R. M., & Flyckt, R. L. (2023). A “first” on the horizon: 
The expansion of uterus transplantation to transgender women. Fertility and Sterility, 119(3), 
390–391. https://doi.org/10.1016/j.fertnstert.2023.01.017 

Stögner, K. (2018). Natur als Ideologie: Zum Verhältnis von Antisemitismus und Sexismus. In 
M. Grimm & B. Kahmann (Hrsg.), Antisemitismus im 21. Jahrhundert: Virulenz einer alten 
Feindschaft in Zeiten von Islamismus und Terror (S. 65–86). De Gruyter Oldenbourg. 
https://doi.org/10.1515/9783110537093-004 

Wilson, E. A. (2021). Eingeweide, Pillen, Feminismus (P. Schneider, Hrsg.; H. Engelmann, 
Übers.). Edition Patrick Frey. 

 

8 

https://www.aerzteblatt.de/archiv/uterustransplantation-noch-im-experimentalstadium-e22ed7ab-9131-46b5-9fb5-69959f705f87
https://www.aerzteblatt.de/archiv/uterustransplantation-noch-im-experimentalstadium-e22ed7ab-9131-46b5-9fb5-69959f705f87
https://www.aerzteblatt.de/archiv/uterustransplantation-noch-im-experimentalstadium-e22ed7ab-9131-46b5-9fb5-69959f705f87
https://sciencenotes.de/gebaermutter-transplantation-kinderwunsch/
https://sciencenotes.de/gebaermutter-transplantation-kinderwunsch/
https://doi.org/10.1007/s15006-016-8304-z
https://doi.org/10.1007/s15006-016-8304-z
https://doi.org/10.1515/9783110537093-004
https://doi.org/10.1515/9783110537093-004

	Gedanke 1: Eine Feministin muss sich vor der Biologie nicht fürchten 
	Gedanke 2: Geschlechtlichkeit jenseits der “biologischen Frau” und des “monosexuellen Uterus” ist denkbar. 
	Gedanke 3: “Alle sind weiblich und alle hassen es.” 
	Literaturverzeichnis 

	Ärzteblatt. (2023). Uterustransplantation noch im Experimentalstadium. Deutsches Ärzteblatt. Abgerufen am 24. September 2025, von https://www.aerzteblatt.de/archiv/uterustransplantation-noch-im-experimentalstadium-e22ed7ab-9131-46b5-9fb5-69959f705f87 
	Birke, L. (2019). Feminism and the biological body. Edinburgh University Press. 
	Eberhard, B. (2022) Gebärmutter-Transplantation & Kinderwunsch. ScienceNotes. Abgerufen am 24. September 2025, von https://sciencenotes.de/gebaermutter-transplantation-kinderwunsch/ 
	Konturek, P. C., & Zopf, Y. (2016). Darmmikrobiom und Psyche: Der Paradigmenwechsel im Konzept der Hirn-Darm-Achse. MMW – Fortschritte der Medizin, 158(Suppl. 4), 12–16. https://doi.org/10.1007/s15006-016-8304-z 
	Richards, E. G., Ferrando, C. A., Farrell, R. M., & Flyckt, R. L. (2023). A “first” on the horizon: The expansion of uterus transplantation to transgender women. Fertility and Sterility, 119(3), 390–391. https://doi.org/10.1016/j.fertnstert.2023.01.017 
	Stögner, K. (2018). Natur als Ideologie: Zum Verhältnis von Antisemitismus und Sexismus. In M. Grimm & B. Kahmann (Hrsg.), Antisemitismus im 21. Jahrhundert: Virulenz einer alten Feindschaft in Zeiten von Islamismus und Terror (S. 65–86). De Gruyter Oldenbourg. https://doi.org/10.1515/9783110537093-004 

