
1 
 

Wolfgang-Loch-Vorlesung, Tübingen 28.10.2022 
 

Der Moment der Wahrheit – werden emotionale Erfahrungen ´gemacht´?  
 
Norbert Matejek, Bensheim 
 
Der Titel meines Referats besteht aus zwei Teilen. Auf beide könnte zutreffen, was ein 

prominenter psychoanalytischer Denker, den auch Wolfgang Loch gerne zitierte, als 

„doppelten Defekt“ psychoanalytischer Theorien bezeichnet hat:  

Es sind Formulierungen, die als „ein Gemenge von beobachtetem Material und aus ihm 

gewonnener Abstraktion“ bestehen. Gerade dies hätte der Psychoanalyse vielfach den 

Vorwurf der Unwissenschaftlichkeit eingebracht (Bion,1963,1992, 29).  

Es ist nicht von der Hand zu weisen: Die Wendungen ́ Moment der Wahrheit´ und ́ Erfahrungen 

machen´ sind gleichzeitig zu theoretisch und zu konkret, um für den arbeitenden 

Psychoanalytiker als durable Modelle brauchbar zu sein. Dennoch mögen sie Ereignisse 

repräsentieren, die der Alltagserfahrung nicht unvertraut sind.  

 

Beginnen wir mit dem ersten Teil: Wahrheit wird hier nicht als ein erkenntnistheoretisches 

Problem verstanden, bei dem es gilt, die „Richtigkeit des Denkens“ sorgsam von der „Wahrheit 

des Gedachten“ zu unterscheiden.  Auch stellt man sich diesen Moment nicht als einen vor, in 

dem notwendige Begriffsbestimmungen – vor dem Hintergrund einer, bis in die Antike 

zurückreichenden philosophischen Debatte und als ein zentrales Problem der Logik - 

ausgiebig und abwägend vorgenommen werden.  

Nein: Wenn ich Wahrheit als ´momentan´ kennzeichne, grenze ich zeitlich ein: beispielsweise 

die evidente ´Übereinstimmung´ von einer Aussage mit einem Sachverhalt. Momente, in 

denen etwas bedeutsam Wahres veröffentlicht und in denen man etwas ge-wahr wird, haben 

zumeist eine markante, wenn nicht gar intensive emotionale Qualität. Man denke etwa an die 

einen Richterspruch begleitende feierliche Erregung oder an konfliktgeladen zugespitzte 

Situationen, wie sie das armenische Sprichwort illustriert: 

„Ein Mann, der die Wahrheit spricht, braucht ein schnelles Pferd“. 

  

Diese Gewissheit des Individuums etwas im ́ Hier-und-Jetzt´, den „Gegenwartsmoment“ (Stern 

1977) als wahr und daher nur diesen Moment als wirklich zu erleben, bringen Denker wie Bion 

mit einer „transzendenten Position“ in Verbindung: das Unendliche einer unpersönlichen, 

ultimativen, absoluten, unsere Vorstellungs- und Erlebnisfähigkeit übersteigernde Wahrheit 

(´O´) wird in endliche, praktische, subjektive und dreidimensionale Kategorien (wie gut-

schlecht, innen-außen etc.) transformiert: Wahrheit erhält persönliche Bedeutung (vgl. 

Grotstein 2007, 266). [z.B. ´Wahrheit der Pandemie´] 

https://de.wikipedia.org/wiki/Sachverhalt


2 
 

 

Analog zum physikalisch technischen Verständnis enthält dieses Momentum eine „Impuls- 

oder Stoßkraft“, durch die existenziell bedeutsame Tatsachen „entborgen“ werden: So wie in 

einem ´Jetzt oder nie!´ eine womöglich (lebens-)wichtige Entscheidung, einem ´Du und ich!´ 

ein reiferes Liebesbekenntnis oder eine „Brust-Mund-Milch-Episode“, vgl. Stern 1992), einem 

´Du oder Ich!´ im Sinne einer Autonomie-, Konkurrenz- oder Überlebenssituation (Duell, 

kriegerische Gewalt). Auch kann es in diesem Moment zur unumgänglichen Forderung oder 

Notwendigkeit werden, die Wahrheit an die Stelle einer Lüge zu bringen; und dies, obwohl sie 

als „wunder Punkt“ alle Beteiligten ängstigt: „Nun sag, wie hältst du’s mit der Religion?“.  

 

Wolfgang Loch ist ein außerordentlich belesener und gedankenreicher Autor. In der 

Auseinandersetzung mit einigen seiner Arbeiten vertiefte sich mein Eindruck, dass er – ganz 

in der Nachfolge Sigmund Freuds - die Psychoanalyse in Praxis und Theorie der Wahrheit 

verpflichtet sieht. In seinen Denkbewegungen verweilt er aber nie lange bei gefundenen 

Wahrheiten. Demgemäß schreibt er, unsere Aufgabe als Psychoanalytiker sei die Suche – 

und zwar die „nach Sinn als Wahrheit und die Suche nach Wahrheit als Sinn“ (1976, 890).  

 

Sinn bedeutet – so zitiert er Heidegger – „das Woraufhin des primären Entwurfes des 

Verstehens von Sein“, „aus dem her etwas als das, was es ist, in seiner Möglichkeit begriffen 

werden kann“ (1976, 869) - damit gehe er, der Sinn, der wissenschaftlichen Wahrheit voraus. 

 

Orientiert an Freud sieht Loch „(…) die analytische Beziehung auf Wahrheitsliebe, das heißt 

auf Anerkennung der Realität gegründet“, die „jeden Schein und Trug ausschließt“ (Freud 

1937, 94). Er verortet den analytischen Wahrheitsbegriff weniger in der griechischen Tradition, 

wo Sachverhalt und Urteil die Referenzpunkte bilden, sondern eher in der Tradition der 

Hebräer: hier wird Wahrheit substantivisch als Fels verstanden, als der „Grund, auf dem man 

stehen kann“. Ähnlich grundlegend konstatiert Bion, dass „gesunde seelische Entwicklung von 

Wahrheit ebenso abzuhängen scheint wie der lebende Organismus von Nahrung.“ (1965, 63).  

 

Seit Freud (1910 C, 5. 154) spricht die Psychoanalyse jeder Äußerung des Patienten, jeder 

psychischen Schöpfung eine Bedeutung und damit einen Sinn zu. Diese Bedeutung liegt aber 

in der Regel nicht offen zutage und muss mit und durch unsere Deutung erschlossen werden. 

Deutungen zielen nicht auf eine Wahrheit ab, die einen faktisch historischen Charakter hat, 

sondern sie sind der Versuch, eine Wahrheit zu konstruieren, die „im Dienste der Kohärenz 

des Selbst, die (…) für die Gegenwart wie für die Zukunft des Subjekts unabdingbar ist (1976, 

885) – eben eine „existenztragende Wahrheit“ darstellt.  



3 
 

Psychoanalytische Deutungen fungieren als Sonden eines hypothesenbildenden Denkens; 

Loch schreibt, sie seien „immer Konstrukte“ und versuchten „die jetzt gültige Realität“ (1993, 

117) abzubilden: Als Deutungskunst und Spracherfindung ein „schöpferisches, innovatives 

Unterfangen“ (Loch, 1993, 119), vermöge die hiermit einhergehende Sinnfindung immer nur 

zu vorläufigen (meine Hervorhebung N.M.) Resultaten zu gelangen. Wir müssten uns dabei 

zwar „mit einem „Für-Wahr-Halten“ einer Überzeugung zufriedengeben“ (Kant), aber (nun 

Freud): „..durch korrekte Ausführung der Analyse“ erlangten wir „eine sichere Überzeugung 

von der Wahrheit der Konstruktionen“(zit. nach Loch 1976, 874) 

Ein Frankfurter Kollege zitierte einmal die Ansicht eines seiner Altvorderen: Deutungen 

müssten die Eigenschaften eines „Blattschusses“ haben. Diesem ´Jägerlatein´ steht Loch 

kritisch gegenüber: Werde darauf abgezielt, mit einer Deutung ins Schwarze zu treffen, so 

meint er, boykottiere dies den Behandlungsprozess. Bereits 1965 vermerkt er nicht ohne 

warnenden Unterton: „In der Introspektion des Analytikers kündigen sich die dergestalt 

triebhaft bestimmten Deutungen durch ihren Drangcharakter (meine Hervorh. N.M.) an. Man 

fühlt sich förmlich gezwungen, einen bestimmten Einfall als Deutung zu geben“ (1965, 42).  

 

Getroffen werden solle schon, aber nicht tödlich. Deutungen sollten eher etwas ´Punktuelles´ 

haben, das den Patienten schnell wieder „freilässt“ (zit. nach Hinz 2022) und zugleich mit einer 

„interpretierende Haltefunktion“ (Winnicott) versehen sei. Anstatt bemüht zu sein, grandios ́ ins 

Schwarze´ zu treffen, solle der Analytiker lieber einen hypothetischen „Schuss ins Blaue“ 

abgeben. Aber: Daraufhin habe er höchst aufmerksam darauf zu achten, was auf seine 

Deutung folgt, wie der Patient reagiert. Damit greift er Britton und Steiner vor, die Jahrzehnte 

später darauf hinweisen, dass im Analytiker anstelle von (wahrhaftigen) Selected Facts 

„Überwertige Ideen“ auftauchen können, die sich als ́ intuitive Einsicht´ ausgäben. Es sei daher 

unbedingt erforderlich, daran weiterzuarbeiten, nachdem die Deutung gegeben wurde, um 

mitzubekommen, wie der Patient bewusst und unbewusst auf das reagiere, was ihm der 

Analytiker gesagt hat. (19XX, S.4)  

Wolfgang Loch sieht die Arzt-Patient-Beziehung als ein „gemeinsames 

Forschungsunternehmen“, und vordergründig betrachtet scheint sein Denken hier von seinem 

„Glauben an ein Naturwüchsig-Gutes“ getragen zu sein. Gleiches könnte man in seine 

Vorstellung von einem „Sprachspiel“ hineinlesen, das beide Partner des Dialoges in 

Übereinstimmung spielen und genießen“ (1976, 890); auch geht von der „grundsätzlichen 

Einheit der Intentionen“ aus, der „intimen Einheit“ des Patienten und Analytikers im Bemühen, 

zu analytischen Einsichten zu gelangen. (1976, 881), und damit auf Patientenseite dem 

„Wunsch, sich selbst zu kennen und zu erkennen“. 

Wahrheit, als zentraler Aspekt der analytischen Beziehung, sei „niemals ein solipsistisches, 

monadologisches Ereignis“, sondern könne „notwendigerweise nur auf Grund gegenseitiger 



4 
 

Übereinstimmung zustande kommen“ (1976, 879). Wenn der gegenseitige Konsens zur 

Definitionsgrundlage von Wahrheit werde, komme der „Spiegelfunktion“ eine besondere 

Bedeutung zu „als Methode, um zu einer gegenseitigen Validierung der Sinneseindrücke zu 

kommen, einer Validierung des Einen durch das Andere, des Einen mit und durch den 

Anderen“ (1976, 880). Dadurch erwachse der aktuellen Wahrheit der Übertragung die Chance 

einer gleichen Erfahrung – eine „Wahrheit der Isomorphie“ 

Jedoch: Indem man sich im analytischen Prozess tief auf „Sprachhandlungen“ einlässt und 

diese zu verstehen sucht, sei man zugleich mit einer „Strategie“ konfrontiert, „die mittels des 

Symbolismus eine Problematik“ bewältige – was aber heiße: „Symbole und Sprache haben 

wie Symptome Abwehrcharakter“ (1976, 890). 

Obwohl Sprache keinerlei Chance habe, als „Privatsprache“ zu existieren (so zitiert Loch 

Wittgenstein) mag es im Verlauf des Prozesses unserer Übersetzung in und auch Ersetzung 

durch Symbole und Sprache  geschehen – so schreibt er –  „(…), daß die in einer „Entbergung“ 

ans Licht kommende, die konstruierte, erdeutete Wahrheit (…) an eine Grenze gelangt 

(1976,891) und in dieser Region des „Neubeginns“ (Balint 1932) „zusammen mit dem 

Patienten die existierenden Grenzen unserer Sprache und unseres traditionellen Denkens 

überschreiten“ (ebd. 882). 

Seine Auseinandersetzung mit den Arbeiten englischer Autoren - vor allem Balint, Bion, 

Winnicott, Khan und Klein - konfrontieren Loch mit der „Entwicklung jener Regionen der 

Persönlichkeit, die bisher niemals bewußt waren, ja die bisher niemals existierten“ (1976, 890).   

Mit seiner an Bion orientierten Idee, sich die Chance offenzuhalten „eine Realität nicht-

sinnlicher Natur, die eigentliche psychische Realität des Jetzt und Hier zum Wissen werden 

lassen zu können“ (1993, 121) nimmt Loch vorweg, was im aktuellen psychoanalytischen 

Diskurs einen nicht unerheblichen Raum einnimmt: Der Grenzbereich von auch im 

Unbewussten nicht repräsentierten und/oder unrepräsentierbaren Zuständen. Die wichtigen 

Aspekte psychischer Realität werden in dem vermutet, was - zunächst - den beiden an der 

Situation Beteiligten unbekannt, d.h. vom psychischen Verkehr ausgenommen ist. Diese gilt 

es zu erfassen, was heißt, das Namenlose, Unsagbare und Undenkbare als Möglichkeit 

zuzulassen. Analysand und Analytiker können aber – so die Erfahrung - nur entdecken, zur 

Emergenz bringen, was sie gemeinsam erleiden; oder wie Ogden es ausdrückt: Das 

analytische Paar wird von der Entdeckung – bevor und weil sie nicht gedacht werden kann –

unterworfen. Nissen oder Levine beschreiben solche Situationen, die nur vom 

Wahrnehmungssystem (ohne BW) wahrnehmbar sind und unmittelbar zu „Breakdown-

Zuständen“ werden können, als „Präsenzmomente“. 

Es bleibt ein schwerlich auflösbares Paradoxon: die Psychoanalyse ist eine verbale Form der 

Behandlung von Phänomenen, die auftreten, bevor Worte verstanden werden und daher auch 

für immer jenseits von Worten bleiben.  



5 
 

 

Im Folgenden möchte ich aus zwei langjährigen analytischen Behandlungen Situationen 

herauspräparieren und sie zum Ausgangspunkt für weitere Überlegungen machen. 

  

Frau T.: Rückzug in Null - und von Null zurück ins Dasein  

Die Mitte 40jährigen Patientin hatte sich nach dem Selbstmord ihres Sohnes an mich gewandt. 

Sie selbst entstammte einer traumatisierten Familie mit nur eingeschränkten tief 

verunsicherten Kontakten nach innen und außen. Pars pro toto steht ein über viele Jahre 

hinweg scheiternder Hausbau. Zusammen mit der hiermit einhergehenden prekären 

finanziellen Situation erscheint dieser Rohbau als allgegenwärtige Katastrophe fast wahnhaft 

auf alle Beziehungen projiziert. Das drohende Scheitern wurde als eine beständige Anästhesie 

verwendet, um Realitätsaspekte zu sedieren. Hieraus erwuchs eine starre Konventionalität 

und emotionale Taubheit - eine umfassende ´Sprachlosigkeit´, die auch weite Bereiche der 

Persönlichkeit Frau T.s beherrschte.  

Bald nach Behandlungsbeginn geriet sie in einen Erstarrungszustand und schien sich immer 

noch weiter dorthinein zurückzuziehen. Über Monate saß sie mir völlig unbewegt und mit 

gesenktem Blick gegenüber – wie tot: identifiziert mit ihrem Sohn schien sie sich umgebracht 

zu haben. Meine Versuche, mit ihr in Kontakt zu kommen, erlebte ich als vergeblich. In dieser 

´Nichtung´ geriet ich mehrfach an den Punkt die Behandlung zu beenden, da ich nicht „(…) in 

irgendeiner dunklen und vagen Weise bemerken (konnte), daß es eine Möglichkeit zu einer 

neuen Lebensform“ (Loch) gab. 

Im Gegenteil: es kam mir phasenweise so vor, als versuchte die Patientin auch mich und mein 

mühsam am Leben gehaltenes Fühlen und Denken zu ersticken. Solcherart tief in einen 

„Nullzustand“ „eingegraben“, schien sich Frau T. ´in Sicherheit´ gebracht zu haben - 

abgetrennt von der schmerzlichen Wahrheit des Verlusts ihres Sohns und ihres Schuldanteils 

daran.  

Es wurden nur wenige Worte in diesen Sitzungen gesprochen; ich beschrieb dann meistens, 

was ich wahrzunehmen glaubte. So wisperte sie beispielsweise in einer Stunde immer wieder 

eine Zahlenkombination, und konnte nichts anderes, als diese Zahlen zu wiederholen. Es 

entstand eine gequälte ratlose Atmosphäre, bis mir endlich dämmerte, dass es sich um das 

Datum und die Uhrzeit des Suizides ihres Sohnes auf den Gleisen und seines letzten Anrufs 

handelt.  

Frau T. erschien stets pünktlich - schnellen ´schwebenden´ Schrittes - zu ihren Sitzungen. 

Dies, vor allem aber ihr Blick beim Abschied - ´von unten´, wie ´um Nachsicht bittend´- und ihr 

auffällig fester Händedruck vermittelten mir, dass ich in meinem Bemühen um sie nicht 

nachlassen sollte. So verstand ich es wenigstens…- sicher war ich mir aber nie.  



6 
 

In einer Sitzung passiert dann etwas sehr Eindrückliches: Urplötzlich war die Patientin stark 

errötet. Sie beginnt unruhig und sichtlich gespannt auf dem Sessel hin und her zu rutschen, 

blickt weiterhin angestrengt nach unten und atmet dabei heftig. Nun beginnen auch ihre 

Gesichtsmuskeln zu zittern. Ich fühle mich hilflos und bekomme es mit der Angst zu tun. Das 

legt sich erst, als Frau T. schnell, aber immer vernehmlicher zu Nuscheln beginnt - und mir 

klar wird, dass sie etwas Wichtiges sagen will, das aber geheim und ´unhörbar´ bleiben muss. 

In dieser aufgeregten Lage bemerke ich irgendwann, dass sie mir mit Hilfe ihrer Mimik und 

bedeutungsvollen Blicken eine Richtung andeutet. Als ich etwas sage wie „Da ist offenbar 

etwas Wichtiges, auf das Sie mich hinweisen müssen. Es scheint aber kaum möglich“, raunt 

sie mir wie eine Bauchrednerin zu: „Ich bin mir sicher: meine Mutter ist hier. In Ihrem 

Bücherschrank! Die hört irgendwie mit. Sie lacht. Verächtlich. Sie redet auch dazwischen und 

verbietet mir den Mund“.  

Es erscheint paradox: ich sinke unmittelbar entspannt zurück in meinen Sessel, verspüre eine 

große Erleichterung: das verkrampfte Suchen hat ein Ende, alles klärt sich, erzeugt einen 

milde verrückten ´Ach so!-Zustand´. In mir entsteht tatsächlich die Vorstellung einer fakirhaft 

zwischen den Regalbrettern verrenkten Gestalt. Die Mutter ist nicht anwesend, aber sie ist 

wahr-haftig spürbar: verfolgend und ´den Mund verbietend´. 

Später zeigt sich: In der Überzeugung von Frau T. ist diese verfolgende Mutter aber zugleich 

eine bessere, weil ´besser aufpassende´ Mutter: Sie weiß zu verhindern, dass ihr Kind - Frau 

T. - bei mir auf ein ´falsches Gleis´ gerät. Projektiv identifiziert kamen in mir schuldhafte 

Gedanken auf: Ich hatte nicht aufgepasst. Die Mutter hatte wer-weiß-wie-lange-schon aus 

meinem Schrank in den Kopf von Frau T. hineingeredet und ihr den ´Mund verboten´, ohne 

dass ich mir dies vorstellen konnte.  

Als sie später sagt: „Es gibt mich nicht“ will ich dies einige Momente später aufgreifen, 

formuliere aber statt „Es gibt Sie nicht“ „Sie sind nicht da“. Frau T. kommt daraufhin nicht zur 

ihrer nächsten Sitzung - wie sich herausstellt, um mir vor Augen zu führen, was es bedeutet, 

wenn sie „nicht da“ ist und bitter zu fragen, ob ich überhaupt in der Lage sei, mir vorzustellen, 

was es heißt, dass es sie „nicht gibt“.  

Solche ´Fehler´, vor allem auch meine vermeintlichen Missinterpretationen mein „störrisches 

Tappen nach Sinn“ (Eigen 1995, 465) bildeten mehr und mehr die Grundlage unserer 

Auseinandersetzung. Das, was zuerst noch als Genuschel und in ihrem Minenspiel sehr 

körperlich konkret in Erscheinung getreten war, schien Frau in die Schrank-Mutter 

ausgestoßen und sich teilweise damit identifiziert zu haben. Dadurch vermochte sie sich – 

wenn auch überwiegend durch Negativierungen - mir etwas leichter mitzuteilen. Vor allem war 

ihr daran gelegen, mir die unterschiedliche der Qualität von Schuld und Schuldzuschreibungen 

vor Augen zu führen, also: „Wer kann wodurch schuldig/mitschuldig/ bedingt-schuldig/auch-

schuldig, nicht-schuldig unschuldig sein und werden?“.  



7 
 

Die konkrete Qualität dieser, von Frau T. an mich herangetragenen, und zwischen uns oft hin- 

und-her-´rangierten Dinge´ könnten als das verstanden werden, was Bion als „unverdaute 

Fakten“ (1990 [1962b], S. 53) oder nach ihm Ferro als „Balpha-Elemente“ (1999, S. 46) 

bezeichnet. Blicke, Stimmen, Wortfetzen drohten in Frau T. zu Splittern oder freien Radikalen 

– quälerischen Grübeleien und Schlaflosigkeit zu werden. Sie suchte sie daher in dissoziativer 

Weise auszulagern, teilweise in zwingender projektiv-identifikatorischer Weise. Jedoch 

vermochte sich die Patientin nicht so sicher von ihnen freizumachen, dass sie sie – etwa in 

einem systematisierenden Wahn - verfestigen könnte. 

 

EXKURS: 

Die Möglichkeit und Fähigkeit von Patienten, emotionale Erfahrungen zu machen und aus 

ihnen zu lernen, ordnen objektbeziehungstheoretische Autoren das Modell einer psychischen 

Verdauung physischer Reize zu. Am Lebensanfang wird dem empathischen Denken der 

Mutter, ihrer „Alpha-Funktion“ zugeschrieben, die konkreten Verfasstheiten ihres Babies zu 

absorbieren, zu entschärfen und sie in denkbare Gedanken, Gefühle, Träume und 

Erinnerungen zu transformieren. Indem sie die Projektionen des Kindes „träumt“, sortiert sie 

Natur und Inhalt dieser Projektionen – und damit „was sie sind und was sie nicht sind“ 

(Grotstein, 2007, S. 45, Übersetzung N.M.).  

Mit vielfach wiederholten und fortschreitenden Erfahrungen solcher Entlastungen kann die 

Alpha-Funktion introjiziert werden. Als Hinterlassenschaft und Erinnerung dieser erfolgreichen 

Erfahrung beginnt das Individuum, selbstständiger zu denken. Sowohl unser nächtliches 

Träumen als auch unser träumerisches Denken im Wachzustand sind die Vorbedingung für 

das Fühlen und Sein und Denken, denn auch das Denken erfordert - genauso wie die 

Vorstellungskraft – Traumelemente. 

In Bions Verständnis funktioniert das Träumen als ein Filter, der alle emotionalen Erfahrungen, 

die durch hereinkommende Daten stimuliert werden, sortiert, kategorisiert und priorisiert - 

gegebenenfalls auch unbewusst hält. Dadurch, dass sie durch das Unbewusste prozessiert, 

also geträumt werden, können ursprünglich rohe Stimuli („Proto-Emotionen“) vom 

Bewusstsein freier gebraucht oder ausgewählt werden, welches dadurch weniger durch sie 

beunruhigt werden muss (Bion 1992, 112, 139). Die Traumarbeit hat – hierin wird die 

ursprüngliche Sicht Freuds spiegelnd erweitert - nicht nur das Bewusstsein vor dem 

Unbewussten zu schützen, sondern auch umgekehrt das Unbewusste vor Störungen des 

Bewusstseins (1992, 47). 

Wird die Traumarbeit in ihren Möglichkeiten zerstört, wirk- und heilsam zu sein, machen 

Patienten die Erfahrung „namenloser Angst“ (Bion 1965, 79). In seinen Behandlungen 

psychotischer Patienten gewann er den Eindruck, dass ihre Träume vorwiegend die Funktion 

einer Ausstoßung, genauer: projektiven Identifizierung von Fragmenten hatten. Der 



8 
 

Psychotiker leide - so Bion - nicht unter einem Zuviel des Primärprozesses, sondern unter 

einem defekt ablaufenden Primärprozess, genauer: einem defekten Träumen. Analog zu 

dieser Vorstellung lässt sich ein ´Trauma´ als das Auftreten eines realen Ereignisses 

verstehen, „bevor ein Individuum die Möglichkeit hatte, es vorbereitend - und wenn auch nur 

Sekundenbruchteile zuvor - in einer unbewussten Phantasie "erschaffen" zu haben (vgl. 

Grotstein 2007, 145).  

Wenn Bion konstatiert, „dass man ohne Phantasien und ohne Träume nicht über die Mittel 

verfügt, mit denen man sein Problem zu Ende denken kann“ (1954, 25-26; Übersetzung N.M.) 

Hiermit hebt er hervor, dass die Fähigkeit zu träumen ein zentrales Kriterium für psychische 

Gesundheit und dementgegen die Unfähigkeit ´erfolgreich´ und ´Zu-Ende´ zu träumen als 

Aspekt der Pathologie verstehen ist – analog einer Verdauungsstörung.  

Insuffizient Geträumtes „und daher weiterhin Symptom-verursachendes“, (Grotstein 2007, 91) 

hat als „sensorische Stimuli der emotionalen Erfahrung“ (ebd., 266) zuerst vom Analytiker für 

seinen Patienten geträumt werden. Geträumt können diese Stimuli unbewusst werden - und 

indem sie die Alpha-Funktion weiterführend unbewusst prozessiert, verwandelt letztere erstere 

in mentalisierbare Elemente.  

Hiermit kommen der Rezeptivität des Analytikers für die eigene unbewusste emotionale 

Resonanz auf die Emotionen des Patienten zentrale Bedeutung zu – man könnte auch sagen: 

seinem „träumerischen und albträumerischen Ahnungsvermögen“ (Hinz 2022, mündl. 

Mitteilung). Sein Containing erhält dabei weniger als eine passive Empfänglichkeit ihren Wert, 

sondern tritt eher als eine Aktivität - als ´versonnen aufmerksame Präsenz´- hilfreich in 

Erscheinung: Ein state of mind, der sofort offen dafür ist, eine emotionale Erfahrung zu 

machen, und sich zugleich aktiv bemüht, „in einem nie abgeschlossenen Prozess Unklarheiten 

zu klären und Klarheiten zu verunklaren“ (Ogden, 2004, S. 285). 

Eine ähnliche Vorstellung äußert Wolfgang Loch, wenn er sagt, dass wir in bestimmten Phasen 

zu dulden hätten, „daß völliger Unsinn produziert wird, (…) weil es womöglich der Unsinn ist, 

über den die Findung und der Aufbau des wahren, nicht allein von der Abwehr bedingten 

Selbsts (Winnicott) zustande kommt.“ Denn: „nur die Fähigkeit, Mehrdeutigkeiten und auch 

Zwickmühlensituationen (…) anzuerkennen“ könne dazu beitragen, „uns in der gemeinsamen 

Realität zurechtzufinden“ (1976, 883).  

Michael Eigen geht an diesem Punkt noch einen Schritt weiter: Nur durch „spezielle 

Halluzinationen“ könnten Bruchstücke der psychischen Katastrophenrealität des Patienten - 

einer Grundtatsache des menschlichen Lebens - in den Brennpunkt geraten. Der Analytiker 

habe einem „freischwebenden Katastrophengefühl“ nachzugehen und könne so mit der Zeit 

Interventionen erschaffen oder entdecken, die sie sinnvoll machten. „Wenn sein Sinn tief im 

Un-Sinn (F) jenseits von Wissen (K) verwurzelt ist, kann seine Arbeit einen Widerhall haben, 

der einen Unterschied macht“ (Eigen 471) 



9 
 

 

 

 

Frau K.: Übermacht einer äußeren Realität oder das Konkrete als Abwehr einer 

emotionalen Tatsache.  

Frau K., eine 30jährige kluge, lebhafte und attraktive Patientin wandte sich an mich, als sie 

gravierende Arbeitsstörungen entwickelt hatte und in eine depressive Krise geraten war. Sie 

lebte mit einem erfolgreichen, regional bekannten Unternehmer zusammen, dessen 

florierende Firma sie leitete – inoffiziell und mit nur geringem Verdienst angestellt als seine 

´Sekretärin´. 

Als Tochter eines Lehrerehepaars hatte Frau K. in ihrer Familie offenbar schon früh als „brave 

und vernünftige“ ältere Schwester und gutangepasste Schülerin gegolten, sprachbegabt und 

im Alltag perfekt organisiert. Ein „Vaterkind“, das sich jedoch von der Mutter, die sich verstärkt 

um den ´schwierigen´ jüngeren Bruder kümmerte, als überwiegend „unbeachtet“ erlebt hatte. 

Im unmittelbaren Kontakt verhielt sich Frau K. anfangs auffällig ´tugendhaft´: Sie ´arbeitete 

mit´, stellte mit ´Augenmaß´ und ´Bescheidenheit´ eigenständig, manchmal eifrig ihre 

Überlegungen an. Sie wusste sich gut zu ´benehmen´, hörte oft wie gebannt dem zu, was ich 

zu sagen hatte und zeigte sich über manche meiner Bemerkungen angetan und hörbar 

verblüfft. Ich schob das in mir aufkommende zweifelnde Unbehagen zunächst beiseite, 

kategorisierte Frau K.s Verhalten als unaufdringlich glattes ´Geschäftsgebaren´.  

Es waren dann aber winzige, mir andeutungsweise entgegengestellte Präzisierungen oder 

Zurechtrückungen, die mich aufmerksamer machten. Wenn sie etwa auf Bemerkungen von 

mir reagierte: „Ja, das kann man so ausdrücken; aber ganz genau müsste es lauten: …“ 

 

In dieser Manier präsentierte sie mir nun häufiger ´analytische Einsichten´, die sie ihrer 

Überzeugung nach gänzlich den eigenen Anstrengungen verdankte. Sie schien fest 

überzeugt: meine analytische Blindheit müsse sie durch ihre Bereitschaft kompensieren, sich 

mit ihren ´Ja-aber-Wahrheiten´ selbst zu versorgen. Indem sie mir diese zu Füßen legte, half 

sie mir, in einer für sie befriedigenden Weise, den Glauben an mich und meine analytische 

Potenz zu erhalten. 

Frau K. schien damit unbewusst die Position einer vielseitig begabten Athene einzunehmen: 

Als Zeus´ einzige und einzigartige Tochter und seine rechte Hand wusste sie, wo er die 

(Gedanken-)Blitze versteckt hielt. Zugleich begnügte sie sich mit der Rolle der „Übersetzerin 

der Ideen ihres Vaters“; und erhob offen nie den Anspruch, omnipotent oder allwissend zu sein 

– den idealisierten analytischen Phallus des Vaters zu besitzen. Denn letztlich empfand sie es 

als unerträglich und ängstigend, sich auf meinen Halt, meine Zustimmung oder gar auf mein 

analytisches Denken angewiesen zu fühlen. 



10 
 

Ganz entsprechend bildete sich dies in der Beziehung zu ihrem Partner ab: Auch bei ihm 

wusste sie, wo seine ´Blitze´ versteckt waren. Und mehr noch:  Ohne ihre internen Kenntnisse 

und Lenkungen würden bestimmte geschäftliche Abläufe folgenreich scheitern. Nur sie 

verstand die verfänglichen Einzelheiten der Buchführung, konnte die heiklen Details der 

Kundenkartei und der Schwarzkonten überblicken – und dieses Wissen hütete sie wie eine 

Lebensversicherung. Frau K. realisierte und phantasierte zunehmend: Sie war unverzichtbar 

geworden und hatte sich zuvor ´weit unter Wert´ verkauft.  

Als sie dann erfährt, dass ihr Lebensgefährte eine Affäre hat, gerät sie in einen Zustand 

schierer Raserei. Es kommt zu heftigen, teilweise körperlich ausgetragenen Streitereien. Frau 

K. bricht nachts in das Büro ein, um Geschäftsunterlagen zu stehlen (wie sie meint: als 

Handhabe sicherzustellen) und rast vielfach nach Alkohol- und Kokainkonsum mit dem Auto 

oder Motorrad über Land. Sie färbt ihr Haar Magenta-Rot und schwört in ihrem ´heiligen Zorn´ 

dem Freund Rache – vor der sie mich zunächst noch schützt, indem sie mich als ihren 

Verbündeten dazu verpflichtet, stillzuhalten.  

Hatte mich die Patientin zuvor ein ums andere Mal mit ´spannenden Stories´ über 

Schwarzgeschäfte zum ´Spanner´ gemacht, so sind es nun ihre Schilderungen von Gewalt- 

und Gefahrensituationen, mit denen sie mir die Position eines Voyeurs zuweist. Ihre auf diese 

Weise kommunizierte und zugleich in mir kontrollierte innere Situation erschien auf einer 

tieferen Ebene durch verfolgende depressive Verlustängste bedroht. Versuchte ich ihr dies – 

oder andere Aspekte ihres Furors - zu deuten, hörte mir Frau K. mit angehaltenem Atem zu. 

Dann antwortete sie – indem sie schnaubend das Gehörte wieder auszustoßen schien: „Pffff! 

Meinen Sie wirklich?! Ja, das hätte ich mir denken können..! Was Sie da wieder reinlesen. 

Aber lassen Sie mal - das führt ja zu nichts.“ Ihre frühere Position der vielseitigen und tüchtigen 

Athene erschien nun wie verwandelt - in das Gebaren einer fauchenden Medusa.  

In einem erschöpften Moment kann sie mir aber auch beschreiben: Als Schülerin hätte sie 

verzweifelte Rache- und Amokphantasien entwickelt; diese hätten sie - genauso wie ihre 

suizidalen Impulse - sehr geängstigt. Im Zuge dessen sei sie zusammen mit einer 

verschworenen Freundin nächtelang (bei angelehnter Haustür) fortgeblieben und habe es „so 

extrem getrieben, dass den Eltern „Hören und Sehen vergangen“ wäre. 

Dass Frau K. während ihrer Analyse „auf der Straße“ blieb, verdanken wir beide nicht zuletzt 

dem Rahmen, der als ´verlässliche Zumutung´ wie eine Leitplanke zu begrenzen half. Ich 

erinnere aus dieser Behandlung eine auffällige Sturheit, mit der ich vermutete, es gäbe auch 

noch „ein Getöse dessen, was die Patientin nicht sagte oder tat“ (Bion).  

Obwohl (eher: weil) sie mir am Schluss eingestand, ihre Stunden bei mir seien inzwischen die 

einzigen Termine, an die vorher denke und zu denen sie pünktlich komme, entschloss sich 

Frau K. ihre Behandlung kein weiteres Mal zu verlängern.  

Nun sollte also die letzte Sitzung stattfinden.  



11 
 

 

Es regnet in Strömen, als es an meiner Praxistür klingelt: Frau K. steht vor mir, völlig 

durchnässt. Neben sich, an einer Leine, führt sie ein schwarzes Ungetüm mit sich: einen 

Dobermann. Frau K. begrüßt mich verlegen lächelnd und fragt in einer für sie typischen Art: 

„Der kann doch hierbleiben, oder?“ Im selben Moment schüttelt ´der´ sich wie in einer 

Explosion, so dass wir beide besprüht werden. Ich fühle mich ausgehebelt, denke aber auch, 

dass sie ihre Gründe hat, so in die Abschiedsstunde zu kommen. Bevor Frau K. die Praxis 

betritt, bindet sie den Hund an einen Pfosten des Vordachs. Sobald sie liegt, beeilt sie sich, 

mir alles zu erklären: Ein guter Freund von ihr wisse nicht, wo er den Hund heute unterbringen 

könne. Sie habe ihm daher angeboten, sich um das Tier zu kümmern. Der Regen nimmt hörbar 

zu. Wir hören den Hund zuerst winseln, dann immer lauter bellen. Er scheint dadurch – wie 

ein gleichwertiger Teilnehmer der Situation – mehr und mehr ins Zimmer zu drängen. Frau K. 

reagiert zunächst ´sachlich´: „Es ist noch ein junger Hund, der kann noch nicht lange alleine 

sein“. Ihr fällt ein, dass sie von einem Hund gehört hat, der angeleint von einer Mauer 

gesprungen war und sich so stranguliert hatte. Nun kommen auch in mir besorgte Gefühle auf; 

bis hierhin hatte mich dieses Theater überwiegend verstimmt und überfahren. Ich sage: „Heute 

ist Ihre letzte Stunde – und da bekommen wir es beide mit der Angst zu tun“. Frau K. springt 

auf: „Mit mir kriege ich das hin, wie immer – aber den Charly kenne ich nicht so gut...- Ich muss 

jetzt nachsehen! Bitte!“.  

Ich höre dann, wie sie den Hund in die Praxis lässt und auf ihn einredet. Auch im Wartezimmer 

ist er nicht mehr zu beruhigen, und schließlich fragt mich die Patientin – ohne dass wir uns 

sehen können - ob sie ihn hereinlassen dürfe. Schon ist der Dobermann namens Charly da. 

Riesig und stinkend wie ´nasser Hund´ läuft er zwei Runden durch das Behandlungszimmer, 

beschnüffelt zuerst die ihm nacheilende Frau K. und steht dann frontal vor mir in meinem 

Sessel - seine Schnauze nur wenige Zentimeter von meinem Gesicht entfernt. Alles scheint 

zu schnell zu gehen, als dass es zur Bedrohlichkeit werden kann. Prustend dreht Charly ab 

und lässt sich schließlich, den Kopf zwischen den Pfoten, mitten im Zimmer nieder. Hier liegt 

er – gleichfalls sichtlich mitgenommen - schwer atmend bis zum Ende der Stunde.  

Frau K. legt sich wieder auf die Couch und schnauft: „Tja, das war´s“.  

Dieser Seufzer scheint alles zu verbinden: Charly, seinen Gestank und die das 

Behandlungszimmer beherrschende ´tierische´ Angst. Alles scheint nun beruhigt und ´in 

Ordnung´ - genauso wie der Umstand, dass es unsere letzte Stunde ist und dass uns die 

Trennung - in einem weit entlegenen Zeitalter - besorgt gestimmt hatte. Als wir uns schließlich 

mit einem wissenden traurigen Blick verabschieden, lachen wir beide auf – wie es schien 

erleichtert. Wir hatten diese Stunde überlebt, hatten die Behandlung überlebt – „tja, das war´s“.  

 



12 
 

Damals verstand ich diese Inszenierung so, dass mir Frau K. noch ein letztes Mal fulminant 

diesen Selbst-Aspekt ´vor Augen führen´ müsse, damit mir das „Hören und Sehen“, die Sorge 

um sie, nicht vollends vergehe. Charly erschien mir als ein bedrohliches und bedrohtes Objekt, 

um das wir uns zu kümmern hatten - und solcherart konkret ́ ins Zimmer geholt´ auch kümmern 

konnten: Dadurch konnte aus einem explosiven Ungetüm, ein geängstigter junger Dobermann 

und schließlich ´der auf dem Teppich bleibende Charly´ werden. Der Terminus 

´Transformation´ hatte damals noch keine Konjunktur; ich hielt es für einen ´paradoxen 

Abschied´: eben einen typischen Frau K.-Abschied´. 

 

Heute denke ich, dass mit dieser Sicht Wesentliches von dem ausgespart wird, was in der 

Stunde eigentlich vor sich ging. Zunächst erscheinen Frau K. und ihr Analytiker als ein 

´tapferes analytisches Paar´ bemüht, ´anständige Rahmenbedingungen´ für diese 

Abschiedsstunde herzustellen. Frau K. ´erklärt´ mir die Lage und präsentiert dann einen 

mörderischen ´Einfall´: Für den verängstigten Hund sei diese Lage unzumutbar. Er kann nicht 

allein sein - im Sinne der Urszene erst recht nicht vor der angelehnten - Schlafzimmertür – wo 

er sich in seiner überschießenden Erregung sogar strangulieren könnte. Dann würden den 

Eltern ´Hören und Sehen vergehen´!  

Hier passiert es aber: Mit ihrer ´Erklärung´ definiert Frau K. die Bedeutung der Situation und 

diese Version scheint meine analytische Position ´auszuhebeln´. Ich kann ihr nur noch 

´hinterherdackelnd´ zustimmen und von unser beider Angst sprechen. Längst scheint im 

Zimmer zu gelten, was Bion so ausdrückt: „Wo die äußere Realität überwiegt, hört das Denken 

auf“. Unter Zuhilfenahme eines Übermaßes an äußerer Realität schafft es Frau K., dass mir 

vom ersten Moment an das „Hören und Sehen“ - meine Alpha-Funktion - vergeht. Frau K.s 

Anblick, ihr definitorisches „Der kann doch hierbleiben!?“ und das explosive Schütteln des 

Hundes machen mich taub und blind – so dass ich im Fortgang als Analytiker weder die 

Position eines ´blinden Sehers´ (mahnenden Thereisias), noch eines am Mast fixierten - aber 

hörenden – Odysseus´ einnehmen kann. 

Letztlich bin ich es, den Frau K. an die Leine nimmt.  

 

Ihr „Mit mir kriege ich das hin, wie immer – aber den Charly kenne ich nicht so gut!“ setzt dies 

fort und macht aus meinem Behandlungszimmer eine Geisterbahn. Erst vernehmlich und dann 

einvernehmlich wird das ´Ungetüm´ phantasmatisch zu einem einsamen jungen Hund 

umetikettiert. Und diesem wird, ganz selbstverständlich, Zutritt ins warme Schlafzimmer 

gewährt. Die emotionale Tatsache der Trennung und des Abschieds, verbunden mit den 

wahrhaftigen Bedenken, ob Frau K. ihre Analyse wirklich beenden und zukünftig alleine 

zurechtkommen könnte, scheinen aus dem Spiel gebracht - verunmöglicht. ´Zerstörerisch´ 

wirken auf die analytische Situation, und damit auf meine Möglichkeiten ́ under fire´ zu denken, 



13 
 

vor allem die „verleugnenden Beruhigungen“ (Feldmann): Definitorisch etablierte Lügen (Grid-

Spalte-2-Aussagen), die behaupten: ´Es geht nicht anders. Wir müssen uns um den Hund 

kümmern. Nur darum geht es. Dann ist alles überstanden´. 

Anders ausgedrückt: An die Stelle von ´Trennungsangst´ und ´Sorge´ (D) treten 

´Hundephobie´ und ´Angstlust´ (PS), ein nach Balint „philobatischer Akt“, in dem auch Teil-

Objekte als Ganzobjekte erscheinen, und – etwa durch Lösung einer Rätselfrage – „erobert“ 

werden müssen. Er schreibt: „Diese Art Eroberung – Verwandlung eines gleichgültigen oder 

feindlichen Objekts in einen hilfreichen Partner – wird wie alle Eroberungen dadurch erreicht, 

daß sich der Held sich um es kümmert, es umsorgt. Das Modell dieses Vorgangs ist: „ein Glück 

für dich, daß du mich Großmutter (Tante, Onkel usw.) nanntest, sonst wäre es dir übel 

ergangen“ (Balint 1959, S.31).   

 

WEITERER EXKURS: In der psychischen Entwicklung des Menschen kommen 

Abstraktionen eine zentrale Bedeutung zu. Sie werden bereits sehr früh gebildet, stellen 

einen wichtigen Schritt zur Mitteilbarkeit (Symbolisierung) dar und lassen Zutrauen entstehen. 

So kann das Kind – etwa durch gut gelingende Stillsituationen – die ursprüngliche emotionale 

Erfahrung abstrahieren: ´Es existiert etwas, das mir das geben kann und gibt, was ich mir 

wünsche, wenn dieser Wunsch aufkommt´. Dieser Glaube/Gedanke an die Existenz eines 

bedürfnisbefriedigenden Objekts schlägt sich als eine Repräsentation nieder. Der Vergleich 

dieser Repräsentation mit den verschiedenen neuen neuen/fremden/ängstigenden 

Realisierungen hilft, Übereinstimmungen festzustellen, das Neue leichter zuzuordnen und 

damit besser zu ertragen. Dies bildet, zusammen mit der ´Aufmerksamkeit´, der ´Fähigkeit 

neugierig zu sein´ und zu bleiben, sowie der Toleranz für Frustration und Unsicherheit die 

Basis der lebenslangen Denkentwicklung. 

Das Misslingen solcher guter Geborgenheits- und Stillsituationen, in denen auch das 

Träumen und das Bilden von Abstraktionen nicht erfolgreich stattfinden und internalisiert 

werden kann, kann als Ausgangspunkt dafür dienen, über sehr unterschiedliche Pathologien 

nachzudenken. So beschreibt Betty Joseph (1989) eine spezielle Form des ´Nicht-

Verstehens´: unterhalb der lange Zeit überwiegenden Kooperationsbemühungen ihrer 

Patientin stellte sich in der Übertragung eine „Mischung aus Mißtrauen und Pseudohaftem“ 

her, in der sie weder verstehen noch verstanden werden wollte „so als habe zwischen den 

Eltern und ihr eine tiefergehende Ehrlichkeit gefehlt“. Aus diesem basalen Mangel an 

Vertrauen sei eine Pseudoidealisierung der Eltern hervorgegangen – eine Lüge - die sie, im 

Innersten zu durchschauen meinte, zugleich aber in ihren Beziehungen und der Übertragung 

auslebt (ebd. 214). 

Frau K. erschien anfangs ähnlich bemüht, mit Hilfe ihrer rationalisierenden Erklärungen und 

´Einsichten´ zu glaubhaft tragfähigen Resultaten zu gelangen. Ihr zunehmend notwendiges 



14 
 

Agieren wurde im doppelten Wortsinn zu einer ´Behauptung´, in der sich ein ´unsagbares´ 

Misstrauen widerspiegelt, das nicht in hilfreicher Weise symbolisiert werden konnte.  

Mit einer frühen Mangelerfahrung von „tiefergehender Ehrlichkeit“ bekommen Aspekte von 

Unwahrheit und Unwahrhaftigkeit psychische Relevanz. Dies wird möglicherweise in solchen 

Momenten besonders augenfällig, in denen emotionale Wahrheit (schmerzlich) aufzutauchen 

droht; diese wird dann nicht nur verworfen, sondern mit ´Irgendetwas-Glaubwürdigem´ - also 

mit Lüge - ersetzt. Möglicherweise nehmen diese Situationen dann pseudohafte, aber intensiv 

zugespitzte Züge an und werden zu ´Momenten der Unwahrheit´. 

In ihrer letzten Stunde zeigt sich Frau K. besorgt ´wie verrückt´. Mit ihren psychotischen 

Aspekten, dem konkret an der Leine geführten ´Ungeheuer´ mag sie ´ihrer Wahrheit´ sehr 

nahe kommen, scheint unbewusst einschätzen zu können, wie verwundbar sie hinsichtlich 

ihrer Unfähigkeit Wahrheit zu ertragen ist. Grotstein versucht dies mit einem fiktiven Statement 

eines vergleichbaren Patienten veranschaulichenden: 

 „Die Wahrheit ist, dass ich der Wahrheit nicht ins Auge sehen kann. Und zwar deshalb, weil 

ich nur zu gut die Wahrheit kenne, dass ich nicht ausreichend vor ihr geschützt bin und die 

Grenzen meiner inneren Ressourcen (meiner Alpha-Funktion) kenne, um mit ihr umzugehen. 

Das ist die Wahrheit.“ (ebd. 296f)  

 

Die ´verrückt machende´ Wahrheit liegt aber in der gesamten (Übertragungs-)Situation (vgl. 

B.Joseph Übertragung – die ganze Situation), der künftig nicht-angelehnten Praxistür, der 

Unerträglichkeit der ´endgültig letzten Möglichkeit´. Sie gälte es, als emotionale Wahrheit 

analytisch zu erfassen (zu „ bergen“) – und sie nicht durch ´Momente der Unwahrheit´ (Spalte 

2) pervertierend zu ersetzen. 

Aus heutiger Sicht vermochte ich diesen Teil der Übertragung, den basalen Mangel an 

Zutrauen und das aus ihm hervorgehende Auftreten pervers aufgeladener, erregter 

Situationen nicht genügend aufnehmen – ich konnte ihn lediglich ungebissen überleben. Damit 

agierte ich – wahrscheinlich schon wesentlich länger, als mir klarwerden konnte – für die „in 

der Übertragung agierte Phantasie“ (vgl. Joseph 1989, 1994, S. 211) eher als Wirt in einer 

parasitären Beziehung, weniger als Container, der das ´Athene-Medusa-Charly-Objekt´ hätte 

hilfreich träumen oder ´sein´ können. 

Unter solchen Umständen ist es „die Entwicklung eines dritten Elementes, eines Wortes, eines 

Sinnes, einer Metapher“ die das Entstehen einer destruktiven „parasitären Beziehung“ 

zwischen zwei Partnern begünstigt. (Bion 1970). Auf solche Weise – so zitiert Loch Bion - 

entstünde Lüge, ein Unsinn, der das psychische Wachstum ausschließt, der das Leben tötet, 

anstatt es zu fördern“ (1976, 883f.). 

Bion geht in seinen Texten zum Denken und Lügen an einer Stelle sogar so weit, das Wort 

´Lüge´, nicht nur auf den Bereich des Denkens zu beschränken, sondern sie auch im Bereich 



15 
 

des Seins zu lokalisieren: „…es ist möglich, eine Lüge zu sein, und dieses Sein schließt das 

Einssein in O aus.“ 

Hierzu lässt sich die Beobachtung von Patienten zählen, bei denen es den Anschein habe, als 

nehme ihre Ideenbildung beträchtlich zu. Dies sei in Wirklichkeit nicht der Fall, denn all diese 

Ideen erwiesen sich nämlich bei näherem Hinsehen als ein und dieselbe, die immer wieder 

neu gespalten würde. Dadurch würde in einer „kanzerösen Vermehrung“ eine Masse von 

Bruchstücken produziert. Das Ergebnis bestehe nicht in einer „Idee, die durch Liebe genährt 

wird, einer wirklichen psychischen Entwicklung, sondern in Teilung und Vervielfältigung, und 

die emotionale Matrix, die dem zugrunde liege, bestehe nicht aus Neid und Dankbarkeit, 

sondern aus Neid und Gier. Bion schreibt: „Manchmal wird dieser Zustand als negative 

therapeutische Reaktion beschrieben, obwohl es zutreffender wäre von einer „Proliferation 

fragmentierten Neides“ zu sprechen.“ – oder auch von „the ghosts of departed quantities“. 147 

 

Hiermit komme ich zu einem - wahrscheinlich nur vorläufigen – Schluss. Denn, so ist zu 

befürchten: ich befinde mich mit diesen Neu- und Um-Deutungen in der von Wolfgang Loch 

beschriebenen „Interpretationsspirale“: Er schreibt, Interpretieren sei „eine „Internität“, der 

wir nicht entrinnen können: „(…) Deutungen, die Bedeutungen sind, sind die jetzt gültige 

Realität. Wenn das Ist und Jetzt betont werden, wird damit anerkannt, daß die Realität, jetzt 

fraglos gegeben, morgen oder in etlichen Jahren eine andere sein mag und daß dann andere, 

neue Deutungen erforderlich geworden sein mögen, die zu ´Bedeutungen´ werden. Das heißt, 

wir müssen immer wieder weiter und anders interpretieren.“ (1993, 117) 

Na, dann. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


