Wolfgang-Loch-Vorlesung, Tibingen 28.10.2022

Der Moment der Wahrheit — werden emotionale Erfahrungen ‘gemacht’?

Norbert Matejek, Bensheim

Der Titel meines Referats besteht aus zwei Teilen. Auf beide kdnnte zutreffen, was ein
prominenter psychoanalytischer Denker, den auch Wolfgang Loch gerne zitierte, als
»,doppelten Defekt“ psychoanalytischer Theorien bezeichnet hat:

Es sind Formulierungen, die als ,ein Gemenge von beobachtetem Material und aus ihm
gewonnener Abstraktion“ bestehen. Gerade dies hatte der Psychoanalyse vielfach den
Vorwurf der Unwissenschaftlichkeit eingebracht (Bion,1963,1992, 29).

Es ist nicht von der Hand zu weisen: Die Wendungen "Moment der Wahrheit” und "Erfahrungen
machen” sind gleichzeitig zu theoretisch und zu konkret, um fiir den arbeitenden
Psychoanalytiker als durable Modelle brauchbar zu sein. Dennoch mdgen sie Ereignisse

reprasentieren, die der Alltagserfahrung nicht unvertraut sind.

Beginnen wir mit dem ersten Teil: Wahrheit wird hier nicht als ein erkenntnistheoretisches
Problem verstanden, bei dem es gilt, die ,,Richtigkeit des Denkens* sorgsam von der ,Wahrheit
des Gedachten® zu unterscheiden. Auch stellt man sich diesen Moment nicht als einen vor, in
dem notwendige Begriffsbestimmungen — vor dem Hintergrund einer, bis in die Antike
zuriickreichenden philosophischen Debatte und als ein zentrales Problem der Logik -
ausgiebig und abwagend vorgenommen werden.

Nein: Wenn ich Wahrheit als “"momentan” kennzeichne, grenze ich zeitlich ein: beispielsweise
die evidente "Ubereinstimmung” von einer Aussage mit einem Sachverhalt. Momente, in
denen etwas bedeutsam Wabhres verdffentlicht und in denen man etwas ge-wahr wird, haben
zumeist eine markante, wenn nicht gar intensive emotionale Qualitdt. Man denke etwa an die
einen Richterspruch begleitende feierliche Erregung oder an konfliktgeladen zugespitzte
Situationen, wie sie das armenische Sprichwort illustriert:

,Ein Mann, der die Wahrheit spricht, braucht ein schnelles Pferd*.

Diese Gewissheit des Individuums etwas im “"Hier-und-Jetzt’, den ,Gegenwartsmoment” (Stern
1977) als wahr und daher nur diesen Moment als wirklich zu erleben, bringen Denker wie Bion
mit einer ,transzendenten Position“ in Verbindung: das Unendliche einer unpersonlichen,
ultimativen, absoluten, unsere Vorstellungs- und Erlebnisfahigkeit Ubersteigernde Wahrheit
("O") wird in endliche, praktische, subjektive und dreidimensionale Kategorien (wie gut-
schlecht, innen-aulen etc.) transformiert: Wahrheit erhalt personliche Bedeutung (vgl.
Grotstein 2007, 266). [z.B. "Wahrheit der Pandemie’]


https://de.wikipedia.org/wiki/Sachverhalt

Analog zum physikalisch technischen Verstandnis enthalt dieses Momentum eine ,Impuls-
oder StoRRkraft®, durch die existenziell bedeutsame Tatsachen ,entborgen® werden: So wie in
einem "Jetzt oder nie!” eine womdglich (lebens-)wichtige Entscheidung, einem "Du und ich!”
ein reiferes Liebesbekenntnis oder eine ,Brust-Mund-Milch-Episode®, vgl. Stern 1992), einem
‘Du oder Ich!” im Sinne einer Autonomie-, Konkurrenz- oder Uberlebenssituation (Duell,
kriegerische Gewalt). Auch kann es in diesem Moment zur unumganglichen Forderung oder
Notwendigkeit werden, die Wahrheit an die Stelle einer Lige zu bringen; und dies, obwohl sie

als ,wunder Punkt” alle Beteiligten &ngstigt: ,Nun sag, wie haltst du’s mit der Religion?*.

Wolfgang Loch ist ein aufRerordentlich belesener und gedankenreicher Autor. In der
Auseinandersetzung mit einigen seiner Arbeiten vertiefte sich mein Eindruck, dass er — ganz
in der Nachfolge Sigmund Freuds - die Psychoanalyse in Praxis und Theorie der Wahrheit
verpflichtet sieht. In seinen Denkbewegungen verweilt er aber nie lange bei gefundenen
Wahrheiten. Demgemal schreibt er, unsere Aufgabe als Psychoanalytiker sei die Suche —
und zwar die ,nach Sinn als Wahrheit und die Suche nach Wahrheit als Sinn“ (1976, 890).

Sinn bedeutet — so zitiert er Heidegger — ,das Woraufhin des primaren Entwurfes des
Verstehens von Sein®, ,aus dem her etwas als das, was es ist, in seiner Moglichkeit begriffen

werden kann“ (1976, 869) - damit gehe er, der Sinn, der wissenschaftlichen Wahrheit voraus.

Orientiert an Freud sieht Loch ,(...) die analytische Beziehung auf Wahrheitsliebe, das heif3t
auf Anerkennung der Realitéat gegrindet®, die ,jeden Schein und Trug ausschlielt* (Freud
1937, 94). Er verortet den analytischen Wahrheitsbegriff weniger in der griechischen Tradition,
wo Sachverhalt und Urteil die Referenzpunkte bilden, sondern eher in der Tradition der
Hebraer: hier wird Wahrheit substantivisch als Fels verstanden, als der ,Grund, auf dem man
stehen kann*“. Ahnlich grundlegend konstatiert Bion, dass ,gesunde seelische Entwicklung von

Wabhrheit ebenso abzuhéngen scheint wie der lebende Organismus von Nahrung.“ (1965, 63).

Seit Freud (1910 C, 5. 154) spricht die Psychoanalyse jeder AuRRerung des Patienten, jeder
psychischen Schdpfung eine Bedeutung und damit einen Sinn zu. Diese Bedeutung liegt aber
in der Regel nicht offen zutage und muss mit und durch unsere Deutung erschlossen werden.
Deutungen zielen nicht auf eine Wahrheit ab, die einen faktisch historischen Charakter hat,
sondern sie sind der Versuch, eine Wahrheit zu konstruieren, die ,im Dienste der Koharenz
des Selbst, die (...) flr die Gegenwart wie fir die Zukunft des Subjekts unabdingbar ist (1976,

885) — eben eine ,existenztragende Wahrheit* darstellt.



Psychoanalytische Deutungen fungieren als Sonden eines hypothesenbildenden Denkens;
Loch schreibt, sie seien ,immer Konstrukte® und versuchten ,die jetzt glltige Realitat* (1993,
117) abzubilden: Als Deutungskunst und Spracherfindung ein ,schépferisches, innovatives
Unterfangen® (Loch, 1993, 119), vermdge die hiermit einhergehende Sinnfindung immer nur
zu vorlaufigen (meine Hervorhebung N.M.) Resultaten zu gelangen. Wir missten uns dabei
zwar ,mit einem ,Fir-Wahr-Halten* einer Uberzeugung zufriedengeben® (Kant), aber (nun
Freud): ,..durch korrekte Ausflihrung der Analyse“ erlangten wir ,eine sichere Uberzeugung
von der Wahrheit der Konstruktionen®(zit. nach Loch 1976, 874)

Ein Frankfurter Kollege zitierte einmal die Ansicht eines seiner Altvorderen: Deutungen
mussten die Eigenschaften eines ,Blattschusses” haben. Diesem “Jagerlatein” steht Loch
kritisch gegenuber: Werde darauf abgezielt, mit einer Deutung ins Schwarze zu treffen, so
meint er, boykottiere dies den Behandlungsprozess. Bereits 1965 vermerkt er nicht ohne
warnenden Unterton: ,In der Introspektion des Analytikers kiindigen sich die dergestalt
triebhaft bestimmten Deutungen durch ihren Drangcharakter (meine Hervorh. N.M.) an. Man

fuhlt sich formlich gezwungen, einen bestimmten Einfall als Deutung zu geben® (1965, 42).

Getroffen werden solle schon, aber nicht todlich. Deutungen sollten eher etwas “Punktuelles’
haben, das den Patienten schnell wieder ,freilasst* (zit. nach Hinz 2022) und zugleich mit einer
sinterpretierende Haltefunktion® (Winnicott) versehen sei. Anstatt bemuht zu sein, grandios “ins
Schwarze” zu treffen, solle der Analytiker lieber einen hypothetischen ,Schuss ins Blaue®
abgeben. Aber: Daraufhin habe er héchst aufmerksam darauf zu achten, was auf seine
Deutung folgt, wie der Patient reagiert. Damit greift er Britton und Steiner vor, die Jahrzehnte
spater darauf hinweisen, dass im Analytiker anstelle von (wahrhaftigen) Selected Facts
,Uberwertige Ideen* auftauchen kénnen, die sich als “intuitive Einsicht” ausgében. Es sei daher
unbedingt erforderlich, daran weiterzuarbeiten, nachdem die Deutung gegeben wurde, um
mitzubekommen, wie der Patient bewusst und unbewusst auf das reagiere, was ihm der
Analytiker gesagt hat. (19XX, S.4)
Wolfgang Loch sieht die  Arzt-Patient-Beziehung als ein  ,gemeinsames
Forschungsunternehmen®, und vordergrindig betrachtet scheint sein Denken hier von seinem
,Glauben an ein Naturwichsig-Gutes® getragen zu sein. Gleiches kdnnte man in seine
Vorstellung von einem ,Sprachspiel hineinlesen, das beide Partner des Dialoges in
Ubereinstimmung spielen und genieBen® (1976, 890); auch geht von der ,grundséatzlichen
Einheit der Intentionen® aus, der ,intimen Einheit* des Patienten und Analytikers im Bemihen,
zu analytischen Einsichten zu gelangen. (1976, 881), und damit auf Patientenseite dem
-Wunsch, sich selbst zu kennen und zu erkennen®.
Wabhrheit, als zentraler Aspekt der analytischen Beziehung, sei ,niemals ein solipsistisches,
monadologisches Ereignis®, sondern kdnne ,notwendigerweise nur auf Grund gegenseitiger
3



Ubereinstimmung zustande kommen“ (1976, 879). Wenn der gegenseitige Konsens zur
Definitionsgrundlage von Wahrheit werde, komme der ,Spiegelfunktion“ eine besondere
Bedeutung zu ,als Methode, um zu einer gegenseitigen Validierung der Sinneseindrticke zu
kommen, einer Validierung des Einen durch das Andere, des Einen mit und durch den
Anderen“ (1976, 880). Dadurch erwachse der aktuellen Wahrheit der Ubertragung die Chance
einer gleichen Erfahrung — eine ,Wahrheit der Isomorphie*

Jedoch: Indem man sich im analytischen Prozess tief auf ,Sprachhandlungen® einlasst und
diese zu verstehen sucht, sei man zugleich mit einer ,Strategie“ konfrontiert, ,die mittels des
Symbolismus eine Problematik® bewadltige — was aber heil3e: ,Symbole und Sprache haben
wie Symptome Abwehrcharakter® (1976, 890).

Obwohl Sprache keinerlei Chance habe, als ,,Privatsprache® zu existieren (so zitiert Loch
Wittgenstein) mag es im Verlauf des Prozesses unserer Ubersetzung in und auch Ersetzung
durch Symbole und Sprache geschehen —so schreibt er— ,(...), dal3 die in einer ,Entbergung®
ans Licht kommende, die konstruierte, erdeutete Wahrheit (...) an eine Grenze gelangt
(1976,891) und in dieser Region des ,Neubeginns® (Balint 1932) ,zusammen mit dem
Patienten die existierenden Grenzen unserer Sprache und unseres traditionellen Denkens
Uberschreiten (ebd. 882).

Seine Auseinandersetzung mit den Arbeiten englischer Autoren - vor allem Balint, Bion,
Winnicott, Khan und Klein - konfrontieren Loch mit der ,Entwicklung jener Regionen der
Personlichkeit, die bisher niemals bewul3t waren, ja die bisher niemals existierten“ (1976, 890).
Mit seiner an Bion orientierten ldee, sich die Chance offenzuhalten ,eine Realitat nicht-
sinnlicher Natur, die eigentliche psychische Realitat des Jetzt und Hier zum Wissen werden
lassen zu kénnen® (1993, 121) nimmt Loch vorweg, was im aktuellen psychoanalytischen
Diskurs einen nicht unerheblichen Raum einnimmt: Der Grenzbereich von auch im
Unbewussten nicht reprasentierten und/oder unreprasentierbaren Zustanden. Die wichtigen
Aspekte psychischer Realitat werden in dem vermutet, was - zunachst - den beiden an der
Situation Beteiligten unbekannt, d.h. vom psychischen Verkehr ausgenommen ist. Diese gilt
es zu erfassen, was heil3t, das Namenlose, Unsagbare und Undenkbare als Mdoglichkeit
zuzulassen. Analysand und Analytiker kbnnen aber — so die Erfahrung - nur entdecken, zur
Emergenz bringen, was sie gemeinsam erleiden; oder wie Ogden es ausdrickt: Das
analytische Paar wird von der Entdeckung — bevor und weil sie nicht gedacht werden kann —
unterworfen. Nissen oder Levine beschreiben solche Situationen, die nur vom
Wahrnehmungssystem (ohne BW) wahrnehmbar sind und unmittelbar zu ,Breakdown-
Zustanden® werden kénnen, als ,Prasenzmomente®.

Es bleibt ein schwerlich auflésbares Paradoxon: die Psychoanalyse ist eine verbale Form der
Behandlung von Ph&nomenen, die auftreten, bevor Worte verstanden werden und daher auch

fur immer jenseits von Worten bleiben.



Im Folgenden mdchte ich aus zwei langjahrigen analytischen Behandlungen Situationen

herauspraparieren und sie zum Ausgangspunkt fur weitere Uberlegungen machen.

Frau T.: Rickzug in Null - und von Null zurtick ins Dasein

Die Mitte 40jahrigen Patientin hatte sich nach dem Selbstmord ihres Sohnes an mich gewandt.
Sie selbst entstammte einer traumatisierten Familie mit nur eingeschrankten tief
verunsicherten Kontakten nach innen und aufRen. Pars pro toto steht ein Uber viele Jahre
hinweg scheiternder Hausbau. Zusammen mit der hiermit einhergehenden prekaren
finanziellen Situation erscheint dieser Rohbau als allgegenwartige Katastrophe fast wahnhaft
auf alle Beziehungen projiziert. Das drohende Scheitern wurde als eine bestandige Anasthesie
verwendet, um Realitédtsaspekte zu sedieren. Hieraus erwuchs eine starre Konventionalitat
und emotionale Taubheit - eine umfassende “Sprachlosigkeit’, die auch weite Bereiche der
Personlichkeit Frau T.s beherrschte.

Bald nach Behandlungsbeginn geriet sie in einen Erstarrungszustand und schien sich immer
noch weiter dorthinein zuriickzuziehen. Uber Monate sal3 sie mir vollig unbewegt und mit
gesenktem Blick gegenlber — wie tot: identifiziert mit ihrem Sohn schien sie sich umgebracht
zu haben. Meine Versuche, mit ihr in Kontakt zu kommen, erlebte ich als vergeblich. In dieser
“Nichtung” geriet ich mehrfach an den Punkt die Behandlung zu beenden, da ich nicht ,(...) in
irgendeiner dunklen und vagen Weise bemerken (konnte), daf’ es eine Mdglichkeit zu einer
neuen Lebensform* (Loch) gab.

Im Gegenteil: es kam mir phasenweise so vor, als versuchte die Patientin auch mich und mein
mihsam am Leben gehaltenes Fihlen und Denken zu ersticken. Solcherart tief in einen
.Nullzustand“ ,eingegraben®, schien sich Frau T. “in Sicherheit" gebracht zu haben -
abgetrennt von der schmerzlichen Wahrheit des Verlusts ihres Sohns und ihres Schuldanteils
daran.

Es wurden nur wenige Worte in diesen Sitzungen gesprochen; ich beschrieb dann meistens,
was ich wahrzunehmen glaubte. So wisperte sie beispielsweise in einer Stunde immer wieder
eine Zahlenkombination, und konnte nichts anderes, als diese Zahlen zu wiederholen. Es
entstand eine gequaélte ratlose Atmosphére, bis mir endlich dammerte, dass es sich um das
Datum und die Uhrzeit des Suizides ihres Sohnes auf den Gleisen und seines letzten Anrufs
handelt.

Frau T. erschien stets pinktlich - schnellen “schwebenden” Schrittes - zu ihren Sitzungen.
Dies, vor allem aber ihr Blick beim Abschied - “von unten”, wie “'um Nachsicht bittend - und ihr
auffallig fester Handedruck vermittelten mir, dass ich in meinem Bemihen um sie nicht

nachlassen sollte. So verstand ich es wenigstens...- sicher war ich mir aber nie.



In einer Sitzung passiert dann etwas sehr Eindrickliches: Urplotzlich war die Patientin stark
errétet. Sie beginnt unruhig und sichtlich gespannt auf dem Sessel hin und her zu rutschen,
blickt weiterhin angestrengt nach unten und atmet dabei heftig. Nun beginnen auch ihre
Gesichtsmuskeln zu zittern. Ich fihle mich hilflos und bekomme es mit der Angst zu tun. Das
legt sich erst, als Frau T. schnell, aber immer vernehmlicher zu Nuscheln beginnt - und mir
klar wird, dass sie etwas Wichtiges sagen will, das aber geheim und “unhdérbar” bleiben muss.
In dieser aufgeregten Lage bemerke ich irgendwann, dass sie mir mit Hilfe ihrer Mimik und
bedeutungsvollen Blicken eine Richtung andeutet. Als ich etwas sage wie ,Da ist offenbar
etwas Wichtiges, auf das Sie mich hinweisen missen. Es scheint aber kaum maéglich®, raunt
sie mir wie eine Bauchrednerin zu: ,Ich bin mir sicher: meine Mutter ist hier. In lhrem
Bicherschrank! Die hort irgendwie mit. Sie lacht. Verachtlich. Sie redet auch dazwischen und
verbietet mir den Mund®.

Es erscheint paradox: ich sinke unmittelbar entspannt zurtick in meinen Sessel, versplre eine
grol3e Erleichterung: das verkrampfte Suchen hat ein Ende, alles klart sich, erzeugt einen
milde verriickten “Ach so!-Zustand”. In mir entsteht tatsachlich die Vorstellung einer fakirhaft
zwischen den Regalbrettern verrenkten Gestalt. Die Mutter ist nicht anwesend, aber sie ist
wahr-haftig spirbar: verfolgend und “den Mund verbietend”.

Spater zeigt sich: In der Uberzeugung von Frau T. ist diese verfolgende Mutter aber zugleich
eine bessere, weil "besser aufpassende” Mutter: Sie weil3 zu verhindern, dass ihr Kind - Frau
T. - bei mir auf ein “falsches Gleis” gerét. Projektiv identifiziert kamen in mir schuldhafte
Gedanken auf: Ich hatte nicht aufgepasst. Die Mutter hatte wer-wei3-wie-lange-schon aus
meinem Schrank in den Kopf von Frau T. hineingeredet und ihr den "Mund verboten”, ohne
dass ich mir dies vorstellen konnte.

Als sie spater sagt: ,Es gibt mich nicht* will ich dies einige Momente spéater aufgreifen,
formuliere aber statt ,Es gibt Sie nicht* ,Sie sind nicht da“. Frau T. kommt daraufhin nicht zur
ihrer nachsten Sitzung - wie sich herausstellt, um mir vor Augen zu fiihren, was es bedeutet,
wenn sie ,nicht da“ ist und bitter zu fragen, ob ich tberhaupt in der Lage sei, mir vorzustellen,
was es heil’t, dass es sie ,nicht gibt“.

Solche “Fehler’, vor allem auch meine vermeintlichen Missinterpretationen mein ,storrisches
Tappen nach Sinn“ (Eigen 1995, 465) bildeten mehr und mehr die Grundlage unserer
Auseinandersetzung. Das, was zuerst noch als Genuschel und in ihrem Minenspiel sehr
korperlich konkret in Erscheinung getreten war, schien Frau in die Schrank-Mutter
ausgestoRen und sich teilweise damit identifiziert zu haben. Dadurch vermochte sie sich —
wenn auch Uberwiegend durch Negativierungen - mir etwas leichter mitzuteilen. Vor allem war
ihr daran gelegen, mir die unterschiedliche der Qualitat von Schuld und Schuldzuschreibungen
vor Augen zu fihren, also: ,Wer kann wodurch schuldig/mitschuldig/ bedingt-schuldig/auch-

schuldig, nicht-schuldig unschuldig sein und werden?*.



Die konkrete Qualitat dieser, von Frau T. an mich herangetragenen, und zwischen uns oft hin-
und-her-"rangierten Dinge” kénnten als das verstanden werden, was Bion als ,unverdaute
Fakten® (1990 [1962b], S. 53) oder nach ihm Ferro als ,Balpha-Elemente” (1999, S. 46)
bezeichnet. Blicke, Stimmen, Wortfetzen drohten in Frau T. zu Splittern oder freien Radikalen
— quélerischen Gribeleien und Schlaflosigkeit zu werden. Sie suchte sie daher in dissoziativer
Weise auszulagern, teilweise in zwingender projektiv-identifikatorischer Weise. Jedoch
vermochte sich die Patientin nicht so sicher von ihnen freizumachen, dass sie sie — etwa in

einem systematisierenden Wahn - verfestigen kénnte.

EXKURS:

Die Mdglichkeit und Fahigkeit von Patienten, emotionale Erfahrungen zu machen und aus
ihnen zu lernen, ordnen objektbeziehungstheoretische Autoren das Modell einer psychischen
Verdauung physischer Reize zu. Am Lebensanfang wird dem empathischen Denken der
Mutter, ihrer ,Alpha-Funktion“ zugeschrieben, die konkreten Verfasstheiten ihres Babies zu
absorbieren, zu entscharfen und sie in denkbare Gedanken, Gefiihle, Trdume und
Erinnerungen zu transformieren. Indem sie die Projektionen des Kindes ,trAumt®, sortiert sie
Natur und Inhalt dieser Projektionen — und damit ,was sie sind und was sie nicht sind“
(Grotstein, 2007, S. 45, Ubersetzung N.M.).

Mit vielfach wiederholten und fortschreitenden Erfahrungen solcher Entlastungen kann die
Alpha-Funktion introjiziert werden. Als Hinterlassenschaft und Erinnerung dieser erfolgreichen
Erfahrung beginnt das Individuum, selbststandiger zu denken. Sowohl unser néachtliches
Traumen als auch unser traumerisches Denken im Wachzustand sind die Vorbedingung fiir
das Fihlen und Sein und Denken, denn auch das Denken erfordert - genauso wie die
Vorstellungskraft — Traumelemente.

In Bions Verstandnis funktioniert das Traumen als ein Filter, der alle emotionalen Erfahrungen,
die durch hereinkommende Daten stimuliert werden, sortiert, kategorisiert und priorisiert -
gegebenenfalls auch unbewusst hélt. Dadurch, dass sie durch das Unbewusste prozessiert,
also getraumt werden, konnen urspringlich rohe Stimuli (,Proto-Emotionen®) vom
Bewusstsein freier gebraucht oder ausgewahlt werden, welches dadurch weniger durch sie
beunruhigt werden muss (Bion 1992, 112, 139). Die Traumarbeit hat — hierin wird die
urspringliche Sicht Freuds spiegelnd erweitert - nicht nur das Bewusstsein vor dem
Unbewussten zu schitzen, sondern auch umgekehrt das Unbewusste vor Stérungen des
Bewusstseins (1992, 47).

Wird die Traumarbeit in ihren Moglichkeiten zerstort, wirk- und heilsam zu sein, machen
Patienten die Erfahrung ,namenloser Angst® (Bion 1965, 79). In seinen Behandlungen
psychotischer Patienten gewann er den Eindruck, dass ihre Traume vorwiegend die Funktion

einer Aussto3ung, genauer: projektiven Identifizierung von Fragmenten hatten. Der

7



Psychotiker leide - so Bion - nicht unter einem Zuviel des Primarprozesses, sondern unter
einem defekt ablaufenden Primarprozess, genauer: einem defekten Traumen. Analog zu
dieser Vorstellung lasst sich ein “Trauma” als das Auftreten eines realen Ereignisses
verstehen, ,bevor ein Individuum die Mdglichkeit hatte, es vorbereitend - und wenn auch nur
Sekundenbruchteile zuvor - in einer unbewussten Phantasie "erschaffen" zu haben (vgl.
Grotstein 2007, 145).

Wenn Bion konstatiert, ,dass man ohne Phantasien und ohne Traume nicht Uber die Mittel
verfugt, mit denen man sein Problem zu Ende denken kann“ (1954, 25-26; Ubersetzung N.M.)
Hiermit hebt er hervor, dass die Fahigkeit zu trAumen ein zentrales Kriterium fiir psychische
Gesundheit und dementgegen die Unfahigkeit “erfolgreich” und "Zu-Ende” zu traumen als
Aspekt der Pathologie verstehen ist — analog einer Verdauungsstorung.

Insuffizient GetrAumtes ,und daher weiterhin Symptom-verursachendes®, (Grotstein 2007, 91)
hat als ,sensorische Stimuli der emotionalen Erfahrung“ (ebd., 266) zuerst vom Analytiker flr
seinen Patienten getrdumt werden. Getraumt kdnnen diese Stimuli unbewusst werden - und
indem sie die Alpha-Funktion weiterfiihrend unbewusst prozessiert, verwandelt letztere erstere
in mentalisierbare Elemente.

Hiermit kommen der Rezeptivitdt des Analytikers fir die eigene unbewusste emotionale
Resonanz auf die Emotionen des Patienten zentrale Bedeutung zu — man kdnnte auch sagen:
seinem traumerischen und albtraumerischen Ahnungsvermdgen® (Hinz 2022, mundl.
Mitteilung). Sein Containing erhalt dabei weniger als eine passive Empfanglichkeit inren Wert,
sondern tritt eher als eine Aktivitat - als “versonnen aufmerksame Prasenz’- hilfreich in
Erscheinung: Ein state of mind, der sofort offen daflrr ist, eine emotionale Erfahrung zu
machen, und sich zugleich aktiv bemuht, ,in einem nie abgeschlossenen Prozess Unklarheiten
zu klaren und Klarheiten zu verunklaren® (Ogden, 2004, S. 285).

Eine ahnliche Vorstellung auRert Wolfgang Loch, wenn er sagt, dass wir in bestimmten Phasen
zu dulden hatten, ,dal} vélliger Unsinn produziert wird, (...) weil es womdglich der Unsinn ist,
Uber den die Findung und der Aufbau des wahren, nicht allein von der Abwehr bedingten
Selbsts (Winnicott) zustande kommt.“ Denn: ,nur die Fahigkeit, Mehrdeutigkeiten und auch
Zwickmuhlensituationen (...) anzuerkennen® kdnne dazu beitragen, ,uns in der gemeinsamen
Realitat zurechtzufinden® (1976, 883).

Michael Eigen geht an diesem Punkt noch einen Schritt weiter: Nur durch ,spezielle
Halluzinationen® kénnten Bruchstiicke der psychischen Katastrophenrealitat des Patienten -
einer Grundtatsache des menschlichen Lebens - in den Brennpunkt geraten. Der Analytiker
habe einem ,freischwebenden Katastrophengefihl“ nachzugehen und kénne so mit der Zeit
Interventionen erschaffen oder entdecken, die sie sinnvoll machten. ,Wenn sein Sinn tief im
Un-Sinn (F) jenseits von Wissen (K) verwurzelt ist, kann seine Arbeit einen Widerhall haben,

der einen Unterschied macht” (Eigen 471)



Frau K.: Ubermacht einer &uReren Realitat oder das Konkrete als Abwehr einer
emotionalen Tatsache.

Frau K., eine 30jahrige kluge, lebhafte und attraktive Patientin wandte sich an mich, als sie
gravierende Arbeitsstdérungen entwickelt hatte und in eine depressive Krise geraten war. Sie
lebte mit einem erfolgreichen, regional bekannten Unternehmer zusammen, dessen
florierende Firma sie leitete — inoffiziell und mit nur geringem Verdienst angestellt als seine
“Sekretarin’.

Als Tochter eines Lehrerehepaars hatte Frau K. in ihrer Familie offenbar schon frah als ,brave
und vernunftige® altere Schwester und gutangepasste Schillerin gegolten, sprachbegabt und
im Alltag perfekt organisiert. Ein ,Vaterkind“, das sich jedoch von der Mutter, die sich verstarkt
um den ‘schwierigen” jungeren Bruder kimmerte, als Uberwiegend ,unbeachtet erlebt hatte.
Im unmittelbaren Kontakt verhielt sich Frau K. anfangs auffallig "“tugendhaft: Sie "arbeitete
mit”, stellte mit "Augenmafl” und "Bescheidenheit” eigenstandig, manchmal eifrig ihre
Uberlegungen an. Sie wusste sich gut zu “benehmen’, horte oft wie gebannt dem zu, was ich
zu sagen hatte und zeigte sich tUber manche meiner Bemerkungen angetan und hdorbar
verblifft. Ich schob das in mir aufkommende zweifelnde Unbehagen zunéchst beiseite,
kategorisierte Frau K.s Verhalten als unaufdringlich glattes “Geschéftsgebaren’.

Es waren dann aber winzige, mir andeutungsweise entgegengestellte Prazisierungen oder
Zurechtrtickungen, die mich aufmerksamer machten. Wenn sie etwa auf Bemerkungen von

mir reagierte: ,Ja, das kann man so ausdriicken; aber ganz genau musste es lauten: ...*

In dieser Manier préasentierte sie mir nun haufiger “analytische Einsichten”, die sie ihrer
Uberzeugung nach ganzlich den eigenen Anstrengungen verdankte. Sie schien fest
Uberzeugt: meine analytische Blindheit misse sie durch ihre Bereitschaft kompensieren, sich
mit ihren “Ja-aber-Wahrheiten” selbst zu versorgen. Indem sie mir diese zu Fii3en legte, half
sie mir, in einer fur sie befriedigenden Weise, den Glauben an mich und meine analytische
Potenz zu erhalten.

Frau K. schien damit unbewusst die Position einer vielseitig begabten Athene einzunehmen:
Als Zeus™ einzige und einzigartige Tochter und seine rechte Hand wusste sie, wo er die
(Gedanken-)Blitze versteckt hielt. Zugleich begniigte sie sich mit der Rolle der ,Ubersetzerin
der Ideen ihres Vaters®; und erhob offen nie den Anspruch, omnipotent oder allwissend zu sein
— den idealisierten analytischen Phallus des Vaters zu besitzen. Denn letztlich empfand sie es
als unertraglich und angstigend, sich auf meinen Halt, meine Zustimmung oder gar auf mein

analytisches Denken angewiesen zu fuhlen.



Ganz entsprechend bildete sich dies in der Beziehung zu ihrem Partner ab: Auch bei ihm
wusste sie, wo seine “Blitze” versteckt waren. Und mehr noch: Ohne ihre internen Kenntnisse
und Lenkungen wirden bestimmte geschéftliche Ablaufe folgenreich scheitern. Nur sie
verstand die verfanglichen Einzelheiten der Buchfiihrung, konnte die heiklen Details der
Kundenkartei und der Schwarzkonten tberblicken — und dieses Wissen hitete sie wie eine
Lebensversicherung. Frau K. realisierte und phantasierte zunehmend: Sie war unverzichtbar
geworden und hatte sich zuvor "weit unter Wert” verkauft.

Als sie dann erfahrt, dass ihr Lebensgefahrte eine Affare hat, gerat sie in einen Zustand
schierer Raserei. Es kommt zu heftigen, teilweise kdrperlich ausgetragenen Streitereien. Frau
K. bricht nachts in das Buro ein, um Geschaftsunterlagen zu stehlen (wie sie meint: als
Handhabe sicherzustellen) und rast vielfach nach Alkohol- und Kokainkonsum mit dem Auto
oder Motorrad uber Land. Sie féarbt ihr Haar Magenta-Rot und schwort in ihrem “heiligen Zorn
dem Freund Rache — vor der sie mich zun&chst noch schitzt, indem sie mich als ihren
Verbindeten dazu verpflichtet, stillzuhalten.

Hatte mich die Patientin zuvor ein ums andere Mal mit “spannenden Stories” Uber
Schwarzgeschéfte zum “Spanner” gemacht, so sind es nun ihre Schilderungen von Gewalt-
und Gefahrensituationen, mit denen sie mir die Position eines Voyeurs zuweist. lhre auf diese
Weise kommunizierte und zugleich in mir kontrollierte innere Situation erschien auf einer
tieferen Ebene durch verfolgende depressive Verlustdngste bedroht. Versuchte ich ihr dies —
oder andere Aspekte ihres Furors - zu deuten, hérte mir Frau K. mit angehaltenem Atem zu.
Dann antwortete sie — indem sie schnaubend das Gehorte wieder auszustofRen schien: ,Pffffl
Meinen Sie wirklich?! Ja, das hatte ich mir denken konnen..! Was Sie da wieder reinlesen.
Aber lassen Sie mal - das fuhrt ja zu nichts.“ Ihre friihere Position der vielseitigen und tlichtigen
Athene erschien nun wie verwandelt - in das Gebaren einer fauchenden Medusa.

In einem erschopften Moment kann sie mir aber auch beschreiben: Als Schilerin hatte sie
verzweifelte Rache- und Amokphantasien entwickelt; diese hatten sie - genauso wie ihre
suizidalen Impulse - sehr geédngstigt. Im Zuge dessen sei sie zusammen mit einer
verschworenen Freundin nachtelang (bei angelehnter Haustur) fortgeblieben und habe es ,so
extrem getrieben, dass den Eltern ,Hbéren und Sehen vergangen® ware.

Dass Frau K. wahrend ihrer Analyse ,auf der Strale* blieb, verdanken wir beide nicht zuletzt
dem Rahmen, der als “verlassliche Zumutung” wie eine Leitplanke zu begrenzen half. Ich
erinnere aus dieser Behandlung eine aufféllige Sturheit, mit der ich vermutete, es gabe auch
noch ,ein Getdse dessen, was die Patientin nicht sagte oder tat* (Bion).

Obwonhl (eher: weil) sie mir am Schluss eingestand, ihre Stunden bei mir seien inzwischen die
einzigen Termine, an die vorher denke und zu denen sie punktlich komme, entschloss sich
Frau K. ihre Behandlung kein weiteres Mal zu verlangern.

Nun sollte also die letzte Sitzung stattfinden.

10



Es regnet in Strémen, als es an meiner Praxistlr Klingelt: Frau K. steht vor mir, vollig
durchnasst. Neben sich, an einer Leine, flhrt sie ein schwarzes Ungetim mit sich: einen
Dobermann. Frau K. begriif3t mich verlegen lachelnd und fragt in einer fir sie typischen Art:
,Der kann doch hierbleiben, oder?“ Im selben Moment schittelt ‘der” sich wie in einer
Explosion, so dass wir beide bespriht werden. Ich fiihle mich ausgehebelt, denke aber auch,
dass sie ihre Griunde hat, so in die Abschiedsstunde zu kommen. Bevor Frau K. die Praxis
betritt, bindet sie den Hund an einen Pfosten des Vordachs. Sobald sie liegt, beeilt sie sich,
mir alles zu erklaren: Ein guter Freund von ihr wisse nicht, wo er den Hund heute unterbringen
koénne. Sie habe ihm daher angeboten, sich um das Tier zu kimmern. Der Regen nimmt hérbar
zu. Wir héren den Hund zuerst winseln, dann immer lauter bellen. Er scheint dadurch — wie
ein gleichwertiger Teilnehmer der Situation — mehr und mehr ins Zimmer zu dréangen. Frau K.
reagiert zunachst “sachlich”: ,Es ist noch ein junger Hund, der kann noch nicht lange alleine
sein®. Ihr fallt ein, dass sie von einem Hund gehdrt hat, der angeleint von einer Mauer
gesprungen war und sich so stranguliert hatte. Nun kommen auch in mir besorgte Geflihle auf;
bis hierhin hatte mich dieses Theater tiberwiegend verstimmt und tUberfahren. Ich sage: ,Heute
ist Ihre letzte Stunde — und da bekommen wir es beide mit der Angst zu tun®. Frau K. springt
auf: ,Mit mir kriege ich das hin, wie immer — aber den Charly kenne ich nicht so gut...- Ich muss
jetzt nachsehen! Bitte!”.

Ich hore dann, wie sie den Hund in die Praxis lasst und auf ihn einredet. Auch im Wartezimmer
ist er nicht mehr zu beruhigen, und schliefZlich fragt mich die Patientin — ohne dass wir uns
sehen kdnnen - ob sie ihn hereinlassen dirfe. Schon ist der Dobermann namens Charly da.
Riesig und stinkend wie "nasser Hund" lauft er zwei Runden durch das Behandlungszimmer,
beschniffelt zuerst die ihm nacheilende Frau K. und steht dann frontal vor mir in meinem
Sessel - seine Schnauze nur wenige Zentimeter von meinem Gesicht entfernt. Alles scheint
zu schnell zu gehen, als dass es zur Bedrohlichkeit werden kann. Prustend dreht Charly ab
und lasst sich schliel3lich, den Kopf zwischen den Pfoten, mitten im Zimmer nieder. Hier liegt
er — gleichfalls sichtlich mitgenommen - schwer atmend bis zum Ende der Stunde.

Frau K. legt sich wieder auf die Couch und schnauft: ,Tja, das war’s".

Dieser Seufzer scheint alles zu verbinden: Charly, seinen Gestank und die das
Behandlungszimmer beherrschende “tierische” Angst. Alles scheint nun beruhigt und “in
Ordnung” - genauso wie der Umstand, dass es unsere letzte Stunde ist und dass uns die
Trennung - in einem weit entlegenen Zeitalter - besorgt gestimmt hatte. Als wir uns schlief3lich
mit einem wissenden traurigen Blick verabschieden, lachen wir beide auf — wie es schien

erleichtert. Wir hatten diese Stunde Uberlebt, hatten die Behandlung Giberlebt — ,tja, das war’s".

11



Damals verstand ich diese Inszenierung so, dass mir Frau K. noch ein letztes Mal fulminant
diesen Selbst-Aspekt “vor Augen fihren” misse, damit mir das ,Ho6ren und Sehen®, die Sorge
um sie, nicht vollends vergehe. Charly erschien mir als ein bedrohliches und bedrohtes Obijekt,
um das wir uns zu kimmern hatten - und solcherart konkret “ins Zimmer geholt” auch kiimmern
konnten: Dadurch konnte aus einem explosiven Ungetiim, ein geangstigter junger Dobermann
und schlieBlich “der auf dem Teppich bleibende Charly” werden. Der Terminus
“Transformation” hatte damals noch keine Konjunktur; ich hielt es fir einen “paradoxen

Abschied”: eben einen typischen Frau K.-Abschied".

Heute denke ich, dass mit dieser Sicht Wesentliches von dem ausgespart wird, was in der
Stunde eigentlich vor sich ging. Zunachst erscheinen Frau K. und ihr Analytiker als ein
‘tapferes analytisches Paar” bemiht, “anstdndige Rahmenbedingungen” fir diese
Abschiedsstunde herzustellen. Frau K. “erklart” mir die Lage und prasentiert dann einen
morderischen “Einfall”: Flr den verangstigten Hund sei diese Lage unzumutbar. Er kann nicht
allein sein - im Sinne der Urszene erst recht nicht vor der angelehnten - Schlafzimmertir — wo
er sich in seiner tUberschieRenden Erregung sogar strangulieren kénnte. Dann wirden den
Eltern "Horen und Sehen vergehen’!

Hier passiert es aber: Mit ihrer "Erklarung” definiert Frau K. die Bedeutung der Situation und
diese Version scheint meine analytische Position “auszuhebeln’. Ich kann ihr nur noch
“hinterherdackelnd” zustimmen und von unser beider Angst sprechen. Langst scheint im
Zimmer zu gelten, was Bion so ausdrtckt: ,Wo die au3ere Realitat tiberwiegt, hért das Denken
auf‘. Unter Zuhilfenahme eines UbermaRes an auRerer Realitat schafft es Frau K., dass mir
vom ersten Moment an das ,Horen und Sehen” - meine Alpha-Funktion - vergeht. Frau K.s
Anblick, ihr definitorisches ,Der kann doch hierbleiben!?“ und das explosive Schitteln des
Hundes machen mich taub und blind — so dass ich im Fortgang als Analytiker weder die
Position eines “blinden Sehers” (mahnenden Thereisias), hoch eines am Mast fixierten - aber
hérenden — Odysseus” einnehmen kann.

Letztlich bin ich es, den Frau K. an die Leine nimmt.

Ihr ,Mit mir kriege ich das hin, wie immer — aber den Charly kenne ich nicht so gut!” setzt dies
fort und macht aus meinem Behandlungszimmer eine Geisterbahn. Erst vernehmlich und dann
einvernehmlich wird das “Ungetim” phantasmatisch zu einem einsamen jungen Hund
umetikettiert. Und diesem wird, ganz selbstverstandlich, Zutritt ins warme Schlafzimmer
gewaéhrt. Die emotionale Tatsache der Trennung und des Abschieds, verbunden mit den
wahrhaftigen Bedenken, ob Frau K. ihre Analyse wirklich beenden und zukinftig alleine
zurechtkommen koénnte, scheinen aus dem Spiel gebracht - verunméglicht. “Zerstorerisch’

wirken auf die analytische Situation, und damit auf meine Mdéglichkeiten “under fire” zu denken,

12



vor allem die ,verleugnenden Beruhigungen® (Feldmann): Definitorisch etablierte Ligen (Grid-
Spalte-2-Aussagen), die behaupten: "Es geht nicht anders. Wir missen uns um den Hund
kiimmern. Nur darum geht es. Dann ist alles Uberstanden’.

Anders ausgedrickt: An die Stelle von “Trennungsangst” und “Sorge” (D) treten
"Hundephobie” und “Angstlust” (PS), ein nach Balint ,,philobatischer Akt“, in dem auch Teil-
Objekte als Ganzobjekte erscheinen, und — etwa durch Lésung einer Ratselfrage — ,erobert®
werden missen. Er schreibt: ,Diese Art Eroberung — Verwandlung eines gleichgtltigen oder
feindlichen Objekts in einen hilfreichen Partner — wird wie alle Eroberungen dadurch erreicht,
daf sich der Held sich um es kiimmert, es umsorgt. Das Modell dieses Vorgangs ist: ,ein Gllck
fur dich, daf? du mich GroRBmutter (Tante, Onkel usw.) nanntest, sonst ware es dir Ubel
ergangen“ (Balint 1959, S.31).

WEITERER EXKURS: In der psychischen Entwicklung des Menschen kommen
Abstraktionen eine zentrale Bedeutung zu. Sie werden bereits sehr frih gebildet, stellen
einen wichtigen Schritt zur Mitteilbarkeit (Symbolisierung) dar und lassen Zutrauen entstehen.
So kann das Kind — etwa durch gut gelingende Stillsituationen — die urspringliche emotionale
Erfahrung abstrahieren: "Es existiert etwas, das mir das geben kann und gibt, was ich mir
winsche, wenn dieser Wunsch aufkommt’. Dieser Glaube/Gedanke an die Existenz eines
bedurfnisbefriedigenden Objekts schlagt sich als eine Repréasentation nieder. Der Vergleich
dieser Reprasentation mit den verschiedenen neuen neuen/fremden/angstigenden
Realisierungen hilft, Ubereinstimmungen festzustellen, das Neue leichter zuzuordnen und
damit besser zu ertragen. Dies bildet, zusammen mit der “Aufmerksamkeit”, der “Fahigkeit
neugierig zu sein” und zu bleiben, sowie der Toleranz fir Frustration und Unsicherheit die
Basis der lebenslangen Denkentwicklung.

Das Misslingen solcher guter Geborgenheits- und Stillsituationen, in denen auch das
Traumen und das Bilden von Abstraktionen nicht erfolgreich stattfinden und internalisiert
werden kann, kann als Ausgangspunkt dafiir dienen, lber sehr unterschiedliche Pathologien
nachzudenken. So beschreibt Betty Joseph (1989) eine spezielle Form des “Nicht-
Verstehens”: unterhalb der lange Zeit Uberwiegenden Kooperationsbemuhungen ihrer
Patientin stellte sich in der Ubertragung eine ,Mischung aus MiBtrauen und Pseudohaftem*
her, in der sie weder verstehen noch verstanden werden wollte ,so als habe zwischen den
Eltern und ihr eine tiefergehende Ehrlichkeit gefehlt®. Aus diesem basalen Mangel an
Vertrauen sei eine Pseudoidealisierung der Eltern hervorgegangen — eine Luge - die sie, im
Innersten zu durchschauen meinte, zugleich aber in ihren Beziehungen und der Ubertragung
auslebt (ebd. 214).

Frau K. erschien anfangs ahnlich bemuht, mit Hilfe ihrer rationalisierenden Erklarungen und

“Einsichten” zu glaubhaft tragféahigen Resultaten zu gelangen. Ihr zunehmend notwendiges

13



Agieren wurde im doppelten Wortsinn zu einer "Behauptung’, in der sich ein “unsagbares’
Misstrauen widerspiegelt, das nicht in hilfreicher Weise symbolisiert werden konnte.

Mit einer frihen Mangelerfahrung von ,tiefergehender Ehrlichkeit® bekommen Aspekte von
Unwabhrheit und Unwahrhaftigkeit psychische Relevanz. Dies wird mdglicherweise in solchen
Momenten besonders augenféllig, in denen emotionale Wahrheit (schmerzlich) aufzutauchen
droht; diese wird dann nicht nur verworfen, sondern mit “Irgendetwas-Glaubwirdigem” - also
mit LUge - ersetzt. Mdglicherweise nehmen diese Situationen dann pseudohafte, aber intensiv
zugespitzte Zuge an und werden zu "Momenten der Unwahrheit’.

In ihrer letzten Stunde zeigt sich Frau K. besorgt “wie verrickt”. Mit ihren psychotischen
Aspekten, dem konkret an der Leine geflhrten "Ungeheuer” mag sie “ihrer Wahrheit” sehr
nahe kommen, scheint unbewusst einschatzen zu kénnen, wie verwundbar sie hinsichtlich
ihrer Unfahigkeit Wahrheit zu ertragen ist. Grotstein versucht dies mit einem fiktiven Statement
eines vergleichbaren Patienten veranschaulichenden:

,Die Wahrheit ist, dass ich der Wahrheit nicht ins Auge sehen kann. Und zwar deshalb, weil
ich nur zu gut die Wahrheit kenne, dass ich nicht ausreichend vor ihr geschiitzt bin und die
Grenzen meiner inneren Ressourcen (meiner Alpha-Funktion) kenne, um mit ihr umzugehen.
Das ist die Wahrheit.” (ebd. 296f)

Die “verriickt machende” Wahrheit liegt aber in der gesamten (Ubertragungs-)Situation (vgl.
B.Joseph Ubertragung — die ganze Situation), der kiinftig nicht-angelehnten Praxistur, der
Unertraglichkeit der “endglltig letzten Mdglichkeit”. Sie gélte es, als emotionale Wahrheit
analytisch zu erfassen (zu ,, bergen®) — und sie nicht durch "Momente der Unwahrheit” (Spalte
2) pervertierend zu ersetzen.

Aus heutiger Sicht vermochte ich diesen Teil der Ubertragung, den basalen Mangel an
Zutrauen und das aus ihm hervorgehende Auftreten pervers aufgeladener, erregter
Situationen nicht geniigend aufnehmen — ich konnte ihn lediglich ungebissen tiberleben. Damit
agierte ich — wahrscheinlich schon wesentlich langer, als mir klarwerden konnte — fiir die ,in
der Ubertragung agierte Phantasie“ (vgl. Joseph 1989, 1994, S. 211) eher als Wirt in einer
parasitaren Beziehung, weniger als Container, der das "Athene-Medusa-Charly-Objekt” hatte
hilfreich traumen oder “sein” kénnen.

Unter solchen Umsténden ist es ,die Entwicklung eines dritten Elementes, eines Wortes, eines
Sinnes, einer Metapher® die das Entstehen einer destruktiven ,parasitaren Beziehung®
zwischen zwei Partnern begtinstigt. (Bion 1970). Auf solche Weise — so zitiert Loch Bion -
entstiinde Lige, ein Unsinn, der das psychische Wachstum ausschliel3t, der das Leben totet,
anstatt es zu férdern” (1976, 883f.).

Bion geht in seinen Texten zum Denken und Ligen an einer Stelle sogar so weit, das Wort

“Luge’, nicht nur auf den Bereich des Denkens zu beschranken, sondern sie auch im Bereich

14



des Seins zu lokalisieren: ,,...es ist mdglich, eine Lige zu sein, und dieses Sein schliel3t das
Einssein in O aus.*

Hierzu lasst sich die Beobachtung von Patienten zéhlen, bei denen es den Anschein habe, als
nehme ihre ldeenbildung betrachtlich zu. Dies sei in Wirklichkeit nicht der Fall, denn all diese
Ideen erwiesen sich namlich bei ndherem Hinsehen als ein und dieselbe, die immer wieder
neu gespalten wirde. Dadurch wirde in einer ,kanzerbésen Vermehrung“ eine Masse von
Bruchstiicken produziert. Das Ergebnis bestehe nicht in einer ,Idee, die durch Liebe genahrt
wird, einer wirklichen psychischen Entwicklung, sondern in Teilung und Vervielfaltigung, und
die emotionale Matrix, die dem zugrunde liege, bestehe nicht aus Neid und Dankbarkeit,
sondern aus Neid und Gier. Bion schreibt: ,Manchmal wird dieser Zustand als negative
therapeutische Reaktion beschrieben, obwohl es zutreffender ware von einer ,Proliferation

fragmentierten Neides" zu sprechen.” — oder auch von ,the ghosts of departed quantities®. 147

Hiermit komme ich zu einem - wahrscheinlich nur vorlaufigen — Schluss. Denn, so ist zu
befiirchten: ich befinde mich mit diesen Neu- und Um-Deutungen in der von Wolfgang Loch
beschriebenen ,,Interpretationsspirale®: Er schreibt, Interpretieren sei ,eine ,Internitat”, der
wir nicht entrinnen kénnen: ,(...) Deutungen, die Bedeutungen sind, sind die jetzt gultige
Realitdt. Wenn das Ist und Jetzt betont werden, wird damit anerkannt, dal3 die Realitat, jetzt
fraglos gegeben, morgen oder in etlichen Jahren eine andere sein mag und dal dann andere,
neue Deutungen erforderlich geworden sein mégen, die zu "Bedeutungen” werden. Das heil3t,
wir missen immer wieder weiter und anders interpretieren.” (1993, 117)

Na, dann.

15



